# 《中觀論頌講記》 〈觀作作者品<sup>1</sup>第八〉<sup>2</sup> (p.173-p.183)

厚觀老師指導 第三組 釋顯行敬編 2008/10/16

壹、引言——惑業所生 (p.132-p.216)

(壹)明〈觀作作者品第8〉與前後各品之關係

一、染著則生 (p.135-p.172)

觀**世間集**中,上兩品〔〈觀染染者品第 6〉、〈觀三相品第 7〉〕論究從煩惱——染著而有 生滅。

二、有作則有受 (p.173- p.208)。

集諦本以愛取為主動力,作業而受果,所以此下三品(〈觀作作者品第8〉、〈觀本住品第9〉、〈觀然可然品第10〉),明作業、作者及受報。

#### (貳) 佛法中的無我論及假名說

- 一、明無作者,而有業及果報
- ◎《阿含經》<sup>3</sup>說:「無作者而有果報。」<sup>4</sup> 這是說:作作者沒有,而業與果報,卻絲毫不爽。
- ◎《淨名經》5也說:「無我、無造、無受者,善惡之業亦不亡6。」7

2 其他譯本名稱如下:

- [1] 偈本龍樹菩薩·釋論分別明菩薩·大唐中印度三藏波羅頗蜜多羅譯《般若燈論》卷6(大正 30,79 c13):「〈觀作者業品第八〉」。
- [2] 安慧菩薩造·宋惟淨等譯·《大乘中觀釋論》卷 7 (大正 30,151 c17):「〈觀作者作業品八〉」。
- [3] 三枝充惠《中論偈頌總覽》p.240(此書以下簡稱為「三枝」):

#### karmakārakaparīkṣā nāmāṣṭamam parakaraṇam

「行為(業)と行為者(作者)との考察」と名づけられる第八章。

- 3《雜阿含經》卷13(335經)(大正2,92c16-25):「云何為第一義空經?諸比丘!眼生時無有來處,滅時無有去處,如是眼不實而生,生已盡滅,<u>有業報而無作者</u>,此陰滅已,異陰相續,除俗數法;耳、鼻、舌、身、意亦如是說,除俗數法。俗數法者,謂此有故彼有,此起故彼起,如無明緣行,行緣識,……廣說乃至純大苦聚集起。又復,此無故彼無,此滅故彼滅,無明滅故行滅,行滅故識滅,……如是廣說,乃至純大苦聚滅。比丘!是名第一義空法經。」
- <sup>4</sup>《大智度論》卷 31〈1 序品〉(大正 25, 295a21-25):「佛說法有二種:一者、無我,一者、無法。為著見神有常者,故為說「無作者」;為著斷滅見者,故為說「有業有業果報」。若人聞說無作者,轉墮斷滅見中,為說有業有業果報。」
- 5《淨名經》:《維摩詰經》之通稱。維摩詰,梵名 Vimalakīrti,意譯「淨名」。例如吉藏所作《維摩經》之論疏有二,一書稱為《淨名玄論》,一書稱為《維摩經義疏》。又玄奘將《維摩詰經》譯為《無垢稱經》,玄奘以後則皆以《淨名經》稱之。(《佛光大辭典(五)》p. 4696)
- 6 亡:無,沒有。(《漢語大詞典(二)》p.293)
- $^{7}$ 《維摩詰所說經》卷  $^{1}$   $^{1}$  佛國品〉:「說法不有亦不無,以因緣故諸法生,無我無造無受者,善惡之業亦不亡。」(大正  $^{14}$  , 537c15-16)

但<u>這是針對外道的神我而說</u>的。外道們立有我論<sup>8</sup>,為作作者、受受者,建立他們的輪迴說。

◎ 佛法是徹底的無我論者<sup>9</sup>,所以說**作作者**沒有,僅有業及果報。因為執著我我所, 為造業感果的原因;無我,即能達到解脫,所以特別的重視無我。

#### 二、明「無」是自性不可得,「有」是假名有

- ②業及果報的是否實有,且略而不談。其實,是**常**是實的作作者,固不可以說**有;假 名**的作作者,也還是要承認的。同樣的,業及果報,雖說是**有**,但業果的**實自性**, 也還是不可得的。
- ◎作作者、受受者、業、果報,都沒有實在自性可得,而《經》說**自作自受**,這都是 約**緣起的假名**說。這緣起如幻的作業、受報,是佛法中最難解的。
- ②忽略如幻的(p.174)假名,**犢子系**等才主張**不可說**的作者、受者 $^{10}$ ;一分大乘學者,才主張有**如來藏**為善不善因 $^{11}$ 。

#### 貳、正破

#### (壹) 遮戲論

#### 一、實有實無門

#### (一)標章

[01] 決定有<sup>12</sup>作者,不作決定業;決定無作者,不作無定業。<sup>13</sup>

\*《瑜伽師地論》卷 88(大正 30,800a29-b7):「云何名為有我論者?謂如有一,起如是見,立如 是論:於色等行建立為我,謂我有行,行是我所,我在行中,不流、不散,遍隨支節無所不

至。是故色等諸行性我,依諸行田,生福非福,因茲領受愛不愛果。譬如農夫,依止良田,營事農業及與種植藥草、叢林,是名我論。」

9《瑜伽師地論》卷 88(大正 30,800b7-20):「云何名為無我論者?謂有二種:一、破我論;二、立無我。

破我論者:若計實我,能有作用,於愛非愛諸果業中,得自在者,此我恆時欣樂厭苦,是故此我,唯應生福,不生非福!又我作用,常現在前,內外諸行,若變異時,不應發生愁憂悲歎。又我是常,以覺為先,凡所生起,常應隨轉,無有變易。然不可得。如是名為破有我論!立無我者:以一切行,從眾緣生,若遇福緣,福便生起;與此相違,生起非福。由此為緣,能招一切愛、非愛果。依眾緣故,皆是無常。唯於如是因果所攝諸行流轉,假立我等。若依勝義,一切諸法,皆無我等。如是名為立無我論。」

10 印順法師《唯識學探源》p.58:「有人說:犢子系的不可說我,是依《大般若經》的五法藏而建立的,但它誤解勝義空性為我了。也有人說:《般若經》的五法藏,是淵源於犢子部,但在說明上,比較更深刻、更正確。

不問誰影響誰,總之不可說我與般若的勝義空性有關。不但與般若有關,《大涅槃經》說如來藏名為佛性,佛性就是真我。真我,不像外道所計的神我(所以說無我),是「不即六法(假我與五蘊),不離六法」的大我。這佛性真我,與犢子部的不即五蘊不離五蘊的不可說我,彼此間關係的密切,誰能加以否認呢!」

- 11[1]《楞伽阿跋多羅寶經》卷 4〈一切佛語心品〉:「佛告大慧:『如來之藏,是善不善因。…… 為無始虛偽惡習所熏,名為識藏,生無明住地與七識俱。如海浪身,長生不斷。離無常過, 離於我論,自性無垢,畢竟清淨。』」(大正 16,510b4-10)
- [2] 印順法師《成佛之道》p.375:「大慧菩薩所代表的眾生,要求生死輪迴的主體、本有涅槃佛體,佛適應這類根性,所以說如來藏。」
- <sup>12</sup> 歐陽竟無編《中論》卷 2〈觀作作者品 8〉(《藏要》4,21a,n.3):「決定有無,意謂**定是、**

※以有無雙關破「決定有」及「決定無」——釋第1頌:決定有作者,不作決定業;決 定無作者,不作無定業

作者是**能作**者,作業的業是事業。作身口意的三業,引起感果的能力,也叫做業。 這作者與業,是實有的呢?還是實無?

能作的作者及所造作的業,一般人的見解,不是**實在有**,就是**實在無**。本論稱之 為**決定有**,**決定無**。慣習了自性見的人,不出這二邊見,所以用**有無**雙關去觀察。

### 1、破**決定有**

假定說:「決定有」實(p.175)在的「作者」,就「不」應「作」實有的「決定業」。

### 2、破決定無

假定說:「決定無」實有的「作者」,也「不」應造「作」實無的「無定業」。 3、小結

雖有這雙關的觀破,但下文解釋時,只說明「決定有作者,不作決定業。」因為,實有作者、作業,尚且不可得,何況無作者、作業呢!這可以不必再說。

#### (二)釋成

[02] 決定業無作,是業無作者;定作者無作,作者亦無業。14

#### 定非。」

13 [1]《中論》卷 2〈8 觀作作者品〉(大正 30,12b14-15)。

〔三枝 p.241〕:

sadbhūtah kārakah karma sadbhūtam na karotyayam /

kārako nāpyasadbhūtaḥ karmāsadbhūtamīhate //

すでに実在しているこの行為者が、すでに実在している行為をなすということは、ない。 また、まだ実在していない行為者が、まだ実在していない行為を試みるということも、 ない。

[2]《般若燈論釋》卷6〈8 觀作者業品〉:

「若有實作者,不作有實業。」(大正 30,80a5)

「若無實作者,不作無實業。」(大正 30,80a9)

[3]《大乘中觀釋論》卷7〈8 觀作者作業品〉:

「作者若有實,亦不作實業。」(大正 30,152a5)

「實所作無故,無所作差別。」(大正30,152a7)

14 [1]《中論》卷 2〈8 觀作作者品〉(大正 30,12b18-19)。

[三枝 p.242]:

sadbhūtasya kriyā nāsti karma ca syādakartrkam /

sadbhūtasya kriyā nāsti kartā syādakarmakah //

すでに実在しているもの(行為)には,作用は存在しない。すなわち〔すでに実在している〕行為は,行為主体の無いものとなるであろう。すでに実在しているもの(行為者)には,作用は存在しない。すなわち〔すでに実在している〕行為主体は,行為の無いものとなるであろう。

[2]《般若燈論釋》卷6〈8觀作者業品〉:

「有實者無作。」(大正 30,80a12)

08〈觀作作者品〉

- [03] 若定有作者,亦定有作業,作者及作業,即墮於無因。15
- [04] 若墮於無因,則無因無果,無作無作者,無所用作法。<sup>16</sup>
- [05] 若無作等法,則無有罪福<sup>17</sup>,罪福等無故,罪福報亦無。<sup>18</sup>

「業是無作者。」(大正 30,80b3)

[3]《大乘中觀釋論》卷7〈8觀作者作業品〉:

「有業無作者,無實所作故。」(大正30,152a12)

「有作者無業,作者亦無實。」(大正30,152b4)

- [4] 《般若燈論釋》卷 10〈17 觀業品〉:「決定業無作,是業無作者:如刀不自割,指不自觸,以是故,定作者無作,作者亦無業,如是先後俱等不可得故。復次,若無作等法,則無有罪福。罪福等無故,罪福果報亦無。若無罪福果報,亦無涅槃。以是義故,於世諦中說有諸業,非第一義。」(大正 30, 103b29-c7)
- [5] 歐陽竟無編《中論》卷 2〈觀作作者品 8〉(《藏要》4,21a,n.5):「番梵頌云:**定是**則無作,成無作者業;定是則無作,成無業作者,無畏牒頌二四句同今譯。佛護釋云:此順前 頌先解決**定作者**作定業也。此頌首句三句之**決定**是本爲屬聲而下略名字,故佛護解作**決定作者**,月稱又解作**決定業**,無確論也。」
- 15 [1]《中論》卷 2〈8 觀作作者品〉(大正 30,12b27-28)。

〔三枝 p. 244〕:

karoti yadyasadbhūto `sadbhūtam karma kārakaḥ / ahetukam bhavetkarma kartā cāhetuko bhavet //

もしもまだ実在していない行為者が,まだ実在していない行為をなすのであるならば, 行為は原因の無いものとなるであろう。また行為主体も原因の無いものとなるであろう。

[2]《般若燈論釋》卷6〈8觀作者業品〉:

「業及彼作者,則墮於無因。」(大正30,80b13)

[3]《大乘中觀釋論》卷7〈8觀作者作業品〉:

「若實有作者,亦實有作業。」(大正30,152b7)

「作者及作業,二俱墮無因。」(大正 30,152b8)

- [4]《大乘中觀釋論》卷7〈8 觀作者作業品〉:「此言能作即是作者,此言所作即是其業,若或所作離於作者有業可作。如是亦當但有作者無所作時應有作業,有即無因。若作者作業墮無因性,即有一向過失,此應思擇。」(大正 30,152b9-13)
- [5] 歐陽竟無編《中論》卷 2〈觀作作者品 8〉(《藏要》4,21b,n.3):「番梵云:若定非作者作定非業者,今譯改錯,釋亦錯。」
- 16 [1]《中論》卷 2〈8 觀作作者品〉(大正 30,12c4-5)。

〔三枝 p. 246〕:

hetāvasati kāryam ca kāranam ca na vidyate / tadabhāve kriya kartā karanam ca na vidyate //

原因が存在しないならば,行為の結果も,行為の原因も,存在しない。それ(行為の結果)が存在しないならば,作用も,行為主体も,手段も存在しないことになる。

[2]《般若燈論釋》卷6〈8 觀作者業品〉:

「無因義不然,無因無果故。」(大正 30,80b22)

「作及彼作者,作用具皆無。」(大正30,80b29)

[3] 大乘中觀釋論》卷7〈8 觀作者作業品〉:

「若有果無因,因即非道理。」(大正 30,152b14)

「作作者無體,作用不和合。」(大正 30,152b18)

- <sup>17</sup> 歐陽竟無編《中論》卷 2〈觀作作者品 8〉(《藏要》4,21b,n.4):「番梵:原作法非法。」
- 18 [1]《中論》卷 2〈8 觀作作者品〉(大正 30, 12c6-7)。

[三枝 p. 248]:

[06] 若無罪福報,亦無大涅槃,諸可有所作,皆空無有果。<sup>19</sup>

1、決定有作業,決定有作者,皆不能有所作——釋第2頌:決定業無作,是業無作者,定作者無作,作者亦無業。

為什麼說「決定有作者」不作「決定業」呢?

- (1)決定有**業**,則無〔造〕**作**
- ◎因為,假使說業自有決定真實的體性,這就不能成立造作的意義。 這業是自體成就的,不是由作者的造作而有,也就根本用不著作者。 所以說:「決定業無作,是業無作者。」
- (2)決定有**作者**,亦無[造]**作**
- ◎ 反之,假定說**能 (p.176) 作者的我,自有決定的體性**,不因 [造] 作業而成立, 這也就不能成立**造作**的意義。

並且,離了**業**而先已有了能**作者**的自體,這**作者**也就與**業**無關。 作業與作者,要有相依不離的關係,然後能成因果的聯繫。假使此是此,彼 是彼,二者不相關,這因果的聯繫,就不能成立。

◎所以說:「定作者無作,作者亦無業。」說作者,說作業,本來要成立能作 所作的因果性;但執為實有自體,就不能成立他的目的了。

2、執著「定有作者」,或執「定有作業」即「墮**無因過**」——釋第3頌:若定有作者, 亦定有作業,作者及作業,即墮於無因。

dharmādharmau na vidyate kriyādīnāmasambhave / dharme cāsatyadharme ca phalam tajjam na vidyate //

作用などが存在しないならば,法〔にかなった行ない〕と非法〔の行ない〕との両者は,ともに存在しない。法〔にかなった行ない〕も,また非法〔の行ない〕も存在しないならば,それから生ずる果報も,存在しないことになる。

[2]《般若燈論釋》卷6〈8觀作者業品〉:

「法非法亦無,作等無體故。」(大正 30,80c7)

「若無法非法,從生果亦無。」(大正 30,80c17)

- [3]《般若燈論釋》卷 10〈17 觀業品〉:「復次若無作等法,則無有罪福,罪福等無故,罪福果報亦無,若無罪福果報,亦無涅槃。以是義故。於世諦中說有諸業。非第一義。」(大正 30,103 c4-7)
- [4]《大乘中觀釋論》卷7〈8觀作者作業品〉:

「若無法非法,所作等無體。」(大正 30,152b23)

「法非法無故,從生果亦無。」(大正 30,152b26)

<sup>19</sup> [1]《中論》卷 2〈8 觀作作者品〉。(大正 30,12c8-9)

〔三枝 p. 250〕:

phale `sati na mokṣāya na svargāyopapadyate / mārgah sarvakriyānām ca nairarthakyam prasajyate //

果報が存在しないならば、解脱にいたる〔道〕も、また天界にいたる道も、成り立たないことになる。〔こうして〕また、一切の作用が無意味である、という誤りが付随する。

- [2]《般若燈論釋》無。
- [3]《大乘中觀釋論》卷7〈8觀作者作業品〉:

「無果無解脫,亦無生天道。」(大正 30, 152b29)

「非唯生天道,解脫道亦無。」(大正30,152c1)

再進一步的推破:如執著**人、法**各別,作業之前「定有作者」,或作者之前「定有作業」;那麼,所執的「作者及作業」,就會「墮於無因」而有的過失。

要知道,由於作業,所以名為作者,如說在未作業前,決定已有作者自體,這就是離作業的**因**,有作者的果。作者不從因緣生,所以是**無因有**。

同樣,作業是由作者所造的,如說他在沒有作者以前已有,這就是離**作者**有**作 業**,作業不從因緣有,所以也是**無因**。

**※**上頌說**不能有所作**,這一頌說**作者作業無因**。

#### 3、無因的過失:無因則無果、亦無作作者、無所用作法——釋第4頌:若墮於無因,

#### 則無因無果,無作無作者,無所用作法。

如作者及所作業,不從因緣有,這又有什麼過失呢?這過失太大了! 假定作者、(p.177)作業「墮」在「無因」中,無因,根本就不能成立。 而且,作者是作者,作業是作業,二者既「無因」,那當然也就「無果」。 真的因果都不可得了,那還有什麼呢?也就「無作無作者,無所用作法」了。 無作是沒有作業,也可說是沒有作果的動作;

無作者,是沒有能造作的我;

無所用作法,是說所作的資具也不可得。

### 4、無因的過失:**墮**撥無一切的邪見——釋第5頌:若無作等法,則無有罪福,罪福等 無故,罪福報亦無。

從此推論下去,就達到撥20無一切的邪見。

因為,造作、作者、所用作法都不可得,那麼,惡業的罪行、善業的福行,也 就無有了。所以說:「若無作等法,則無有罪福」。

罪行是感罪惡果報的,福行是感福樂果報的。「**罪福等**」行既都是「無」有,那麼罪苦的、福樂的果報,當然也就不可得了。

所以說:「罪福報亦無」。

## 5、無因的過失:破壞世間、出世間——釋第6頌:若無罪福報,亦無大涅槃,諸可有 所作,皆空無有果

有罪福的**業**行及罪福的**果報**,就有世間生死的因果,及依此而超脫的出世法。假使沒有了這些,這就是破壞了**世間**,也就是破壞了**出世間**。

所以說:「若無罪福報,亦無大涅槃」。

涅槃是依修行無漏聖道而證得的,也還是勝無漏因所顯。

《經》中說:「有因有緣世間集,有因有緣集世間,有因有 (p.178) 緣世間滅,有因有緣滅世間。」<sup>21</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 撥:廢棄,除去;滅絕,斷絕。(《漢語大詞典 ( 六 )》p.894 )

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>《雜阿含經》卷 2〈53 經〉(大 2,12c23-13 a12):「佛告婆羅門:『我論因、說因。』 又白佛言:『云何論因?云何說因?』

世出世間一切,不離因果。所以如不能成立因果,世間的**苦集**不可說,出世間的**滅道**也不可說,那就成為一切「所作」的,「皆空無有果」了。

那麼,我們還辛勤的修善,精進的修學佛法做什麼呢?

#### (三) 亦有亦無門

[07] 作者定不定,不能作二業,有無相違<sup>22</sup>故,一處則無二。<sup>23</sup>

※破亦有亦無——釋第7頌:作者定不定,不能作二業,有無相違故,一處則無二。

1、外人轉計:「**作者**」與「業」亦有亦無

上面說實有或實無作者,不能成立作業。

於是外人又轉計:作者亦決定有亦不決定有,能作亦決定亦不決定的業。

2、亦有亦無,類似性空者所說的性空假名,但實際不同

這亦有亦無,類似性空者所說的性空假名,但實際不同。他們的意念中,不是實有,就是實無,有無是敵體**相違**的,決不同性空者的性空假名,相成而不相奪<sup>24</sup>的。

3、飲光部「亦有亦無」之見解

亦有亦無,有人說:沒有作業的時候,不決定有作者;造作業了,就決定有作者。 沒有感果時,決定有所作業;感了果,就不決定有所作業,如**飲光部**所說的<sup>25</sup>。

佛告婆羅門:『有因有緣集世間,有因有緣世間集;有因有緣滅世間,有因有緣世間滅。』婆羅門白佛言:『世尊!云何為有因有緣集世間,有因有緣世間集?』佛告婆羅門:『愚痴無聞凡夫色集、色滅、色味、色患、色離,不如實知。不如實知故,愛樂於色,讚歎於色,染著心住;彼於色愛樂故取,取緣有,有緣生,生緣老、死、憂、悲、惱苦,是則大苦聚集。受、想、行、識亦復如是。婆羅門!是名有因有緣集世間,有因有緣世間集。』婆羅門白佛言:『云何為有因有緣滅世間,有因有緣世間滅?』

佛告婆羅門:『多聞聖弟子於色集、色滅、色味、色患、色離如實知。如實知已,於彼色不愛樂、不讚歎、不染著、不留住。不愛樂、不留住故,色愛則滅,愛滅則取滅,取滅則有滅,有滅則生滅,生滅則老、死、憂、悲、惱苦滅。受、想、行、識亦復如是。婆羅門!是名有因有緣滅世間,是名有因有緣世間滅。婆羅門!是名論因,是名說因。』」

- 22 隋·吉藏撰《中觀論疏》卷 6〈8 作者品〉(大正 42,91a10-14):「相違者,凡有二種:一者 人業各違,二者**合違。各違者**:人有違人無;人無違人有;業亦爾也。**合違者**:人有違業無, 人無違業有;業無違人有,業有違人無也。」
- <sup>23</sup> [1]《中論》卷 2〈8 觀作作者品〉(大正 30,12c20-21)。

〔三枝 p. 252〕:

kārakaḥ sadasadbhūtaḥ sadasatkurute na tat / parasparaviruddhah hi saccāsacca-ekataḥ kutaḥ //

実在であり且つ非実在である行為者が,実在であり且つ非実在であるそれ(行為)をなす,ということは,ない。なぜならば,相互に矛盾している実在と非実在とが,どうして,一つのものとして「あり得るであろう」か。

[2]《般若燈論釋》卷6〈8觀作者業品〉:

「有無互相違,一法處無二。」(大正 30,80c29)

[3]《大乘中觀釋論》卷7〈8觀作者作業品〉:

「作者實不實,亦不作二業。」(大正 30,152c16)

「有無互相違,一處即無二。」(大正 30, 152c17)

- <sup>24</sup> 奪:1、削除,剝奪。2、喪失,失去。(《漢語大詞典 ( 二 )》p.1559 )
- <sup>25</sup>〔1〕印順導師《中觀論頌講記》p.300:「假定說:業決定是自有性的,這不但本來存在而不

#### 4、中觀正破

#### (1)以「一剎那」破亦有亦無

他是約長時說的,如在一剎那間,那誰能建立亦有亦無呢?「作者」的亦「定」亦「不定」,是「不能」造「作」亦定亦不定的「二業」的。

### (2)以「一處」破亦有亦無

定不定,就是有與無。實「有」與實(p.179)「無」,兩性「相違」,怎麼可於「一處」的作者,說他亦有亦無?或於一處的作業上,說亦有亦無的二性呢?所以說「無二」。

#### (四)一有一無門

[08] 有不能作無,無不能作有;若有作作者,其過如先說。26

成造作,也應該永遠存在而不再滅失,那就應該這生受了果報,此業不失,來生更受果報,再來生還是受果報,一直受果無窮。如這樣,也就失去**隨業受果**的意義。…<u>飲光部</u>見到了這點,所以他主張業力沒有受報是**存在**的,受了報就**不存在**的了。」

[2] 印順導師《性空學探源》p.193-p.194:「折衷的**飲光部**(屬分別說系)。他說現在法有;過未法呢? 南傳《論事》第一品中說他主張: 過未法一分是有。

這是說:過去法、未來法,不同有部那樣的全是有;也不同經部師的全無,其中都有一分是有。但漢譯《大毘婆沙論》卷19,只說它計過去一分是有,沒有說到未來。如云:『有執:諸異熟因,果若未熟其體恆有;彼果熟已,其體便壞;如飲光部。彼作是說:猶如種子,芽若未生,其體恆有;芽生便壞。』(大正27,96 b6-9)

這是在建立業感因果時說的。過去已造的業,在沒有感果以前,不能說完全沒有;若沒有,能力完全不存在,如何感取現在或未來的果報呢?不過感果之後是要取消的;『有受盡相』的,受盡以後當然沒有。這與有部、經部都不同:有部的三世實有,業力感果後仍是存在的。經部以為業力都是熏集在現在的,不會有實在的過去。中國所傳說的都只說到飲光部的過去一分是有,南傳的未來也有一分實有…。」

[3] 印順導師《說一切有部為主的論書與論師之研究》p.98:「在上座部的二流分化中,阿育王時,分別說系的目犍連子帝須,以為佛法是『分別說者』,表示自系獨得佛說的真意。有分別說者——過未無體,現在實有者(大眾部也這樣說),就有與之相對立的,三世實有的說一切有者。」如《俱舍論》說:

「謂若有人說三世實有,方許彼是說一切有宗。若人唯說有現在世,(及過去世未與果業), 說無未來及過去世已與果業,彼可許為**分別說部**。」〔《阿毘達磨俱舍論》卷 20〈5 分 別隨眠品〉(大正 29,104b24-27)〕這是**飲光部**。雖認可『過去世未與果業』是**有**,還 是**分別說部**;全無過去、未來的,那更是分別說了。

<sup>26</sup> [1]《中論》卷 2〈8 觀作作者品〉(大正 30,12c25-26)。

#### [三枝 p. 254]:

satā ca kriyate nāsannāsatā kriyate ca sat /

kartrā sarve prasajyante doṣāstatra ta eva hi //

実在している行為主体によって実在していない〔もの〕がなされる,ということはないし,実在していない〔行為主体〕によって実在している〔もの〕がなされる,ということもない。なぜならば,そこにはまさしく,それら一切の誤りが付随するからである。

[2]《般若燈論釋》卷6〈8觀作者業品〉:

「有者不作無,無者不作有。」(大正 30,81a15)

「此由著有過,彼過如先說。」(大正 30,81a17)

※破「一有一無」、「雙有」——釋第8頌:有不能作無,無不能作有;若有作作者,其

過如先說。

1. 破「一有一無」

再作**一有一無**破。

如說**作者**有、**作業**無,或**作者**無、**作業**有,這都不能成立有所〔造〕作的。因為,有因與無果,有果與無因,一有一無,二者不能相及,不能構成關係。所以決定「有」作者,「不能作」決定「無」的作業;決定「無」作者,也「不能作」決定「有」的作業。

### 2. 破「雙有」——有作業、有作者

或者覺得:一有一無,難以成立造作。要成立因果的關聯,還是有作、有作者吧!但是,先有作業,還要作者作什麼?在作業前先有作者,這作者到底作了什麼,而稱為作者呢?這「若有作作者」的「過」失,早已「如先」前所「說」,不勞一破再破的了。

#### (五)此一彼三門

- [09]作者不作定,亦不作不定,及定不定業,其過先已<sup>27</sup>說。<sup>28</sup> (p.180)
- [10] 作者定不定,亦定亦不定,不能作於業,其過先<sup>29</sup>已說。<sup>30</sup>
- [3]《大乘中觀釋論》卷7〈8觀作者作業品〉:
  - 「作作者作用,所作實非實。」(大正 30,152c21)
  - 「著即生過失,此因如先說。」(大正 30,152c22)
- [4] 歐陽竟無編《中論》卷 2〈觀作作者品 8〉(《藏要》4,22a,n.1):「番梵頌云:作者若決定,不作不定業,不定不作定,此亦成先過。無畏牒頌云:作者及作業,定不作不定云云。釋云:決定者不作不定業,不定者不作定業。佛護云:前依定不定俱三種同類說,今依異類說。」
- <sup>27</sup> 如先=先已【宋】\*【元】\*【明】\*(大正 30,13d, n.1)。
- <sup>28</sup> [1]《中論》卷 2〈8 觀作作者品〉( 大正 30,13a4-5)。

〔三枝 p. 256〕:

nāsadbhūtam na sadbhūtah sadasadbhūtameva vā /

karoti kārakaḥ karma pūrvoktaireva hetubhiḥ //

すでに実在している行為者が,まだ実在していない行為をなすことはないし,また実在しており且つ実在していない〔行為をなすこと〕もない。それは,先に述べたもろもろの理由(第二偈など)による。

- [2]《般若燈論釋》卷6〈8 觀作者業品〉:
  - 「作者實不實,亦實亦不實。」(大正30,81a21)
  - 「不作三種業,是過先已說。」(大正 30,81a22)
- [3]《大乘中觀釋論》卷7〈8觀作者作業品〉:
  - 「所作實不實,亦實亦不實。」大正 30,152c25)
  - 「作者及作業,此因如先說。」大正 30,152c26)
- [4] 歐陽竟無編《中論》卷 2〈觀作作者品 8〉(《藏要》4,22a,n.2):「番梵下有三頌。一云:作者若是定,不作不決定,俱定不定業,因如上說故。二云:作者若不定,亦不作決定、俱定不定業,因如上說故。三云:作者定不定,亦不作決定,或不決定業,因如前當知。無畏牒前二頌首句皆云作者及與業。」
- <sup>29</sup> 如先=先已【宋】\*【元】\*【明】\*。[\*1-1]如先=先已【宋】\*【元】\*【明】\*。(大

#### 1、破自性的作業——釋第9頌:作者不作定,亦不作不定,及定不定業,其過先已說。

從自性的見地去看作者與作業,說作者能作業,這是不能成立的。因為

事業定有,「作者不作定」業;

事業不決定有,作者也「不作不」決「定」業;

事業亦有亦無,作者也不作亦決「定」亦「不」決「定業」。

說作者能作業,這業決不出三類。「其過」失,如「先」前的實有實無門,亦有亦無門,一有一無門,「已」分別「說」過。

2、破自性的作者——釋第 10 頌:作者定不定,亦定亦不定,不能作於業,其過先已說。 反過來說:

決「定」的「作者」,不能作業;

「不」決「定」的作者,也不能作業;

「亦」決「定亦不」決「定」的作者,也「不能作於」各種的事「業」。 他的所以不能作,「過」失也在「先已說」。

### 3、小結

把這三種作者,三種作業,分別配合來說,可以成為九句:

- (1) 決定的作者,不作三業
- ◎ 決定的作者
- A. 不作決定業;
- B. 不作不決定業;
- C. 不作亦決定亦不決定業。
- (2) 不決定的作者,不作三業
- ◎ 不決定的作者
- D. 不作決定業;
- E. 不作不決定業;
- F. 不作亦決定亦不決定業。
- (3) 亦決定亦不決定的作者,不作三業

〔三枝 p. 260〕:

karoti sadasadbhūto na sannāsacca kārakah /

karma tattu vijānīyāpūrvoktaireva hetubhih //

すでに実在しており且つまだ実在していない行為者が,すでに実在している行為をなすことはないし,まだ実在していない〔行為をなすこと〕もない。そして,それは,先に述べたもろもろの理由(第七偈など)によって知られるべきである。

[2]《般若燈論釋》卷6〈8觀作者業品〉:

「作業實不實,亦實亦不實。」(大正 30,81a23)

「非俱作者作,過亦如先說。」(大正 30,81a24)

[3]《大乘中觀釋論》卷7〈8觀作者作業品〉:

「作者諸所作,非實非不實。」(大正 30,152 c27)

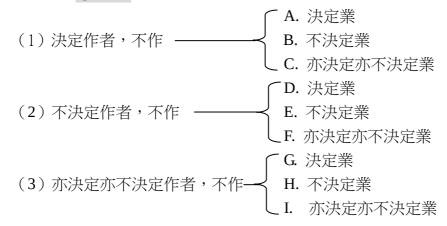
「應知業亦然,此因如先說。」(大正 30,152 c28)

 $<sup>\</sup>boxplus 30$ , 13d, n.1)  $\circ$ 

<sup>30 [1]《</sup>中論》卷 2〈8 觀作作者品〉(大正 30,13a9-10)。

- ◎ 亦決定亦不決定的作者
- G. 不作決定業;
- H. 不作不決定業;
- I. 不作亦決定亦不決定業。

### 列表如下:(p.181)



#### (六) 示正見

[11] 因業有作者,因作者有業,成業義如是,更無有餘事。31

※性空者主張:**業與作者**,緣起假名——釋第11頌:因業有作者,因作者有業,成業義如 是,更無有餘事

他人所執的實有或實無的作者及作業,已摧破了;性空者究竟有沒有這二法呢?如 抹殺了這二者,這一樣的墮在邪見中;如還承認有這二法,那麼到底是怎樣的?

1、論主主張:作者與作業,相依而相存,沒有自性的作者及作業,但**假名相**宛然而有 論主說:作者與作業,是彼此相依而相存的,彼此都從因緣生,沒有自性的作者 及作業,但假名相**宛然而有**。

這就是說:作者之所以為作者,是「因業」而「有作者」的;業之所以為業,是 「因作者」而「有業」的。

<sup>31</sup> [1]《中論》卷 2〈8 觀作作者品〉(大正 30,13a17-18)。

〔三枝 p. 262〕:

pratītya kārakaḥ karma taṃ pratītya ca kārakam / karma pravartate nānyatpaśyāmaḥ siddhikāraṇam //

行為者は行為に縁って〔起こり〕,また行為はその行為者に縁って起こる。それ以外の 成立の原因を,われわれは見ない。

[2]《般若燈論釋》卷6〈8觀作者業品〉:

「緣作者有業,緣業有作者。」(大正 30,81a27)

「由此業義成,不見異因故。」(大正30,81a28)

[3]《大乘中觀釋論》卷7〈8觀作者作業品〉:

「因作者有業,因業有作者。」(大正30,153a8)

「世俗遣異性,我見成就相。」(大正 30,153a12)

[4] 歐陽竟無編《中論》卷 2〈觀作作者品 8〉(《藏要》4,22b,n.3):「番梵頌云:作者緣業成,業復緣作者,除此得生起,不見能成因。無畏釋云:作者依業而起,業依作者而起。」

08〈觀作作者品〉

因此,作者及作業,成立於假名的相互觀待<sup>32</sup>法則。假使離了作者,作業就不可得; (p.182)離了作業,作者也就不可得。

論主「成」立「業」及作者的意「義」,就是「如是」。

除了這緣起義以外,「更無有」其「餘」的「事」理,可以成立的了。

### 2、三論學者與天台家之詮釋

◎古代的三論學者,據「決定業無作」一頌<sup>33</sup>,成立**初章義<sup>34</sup>**。依本頌〔第11頌〕 成立**中假義**。

初章義「遮他」,中假義「顯正」。

如說:作者是人,作業是法,各有決定性,那就不依人而有法,不依法而有人。 這樣,人不從法有,人是自人;法不從人有,法是自法。人法都是**自有**的,**自 有**就是**自性有**,失卻因緣義,就是非佛法的邪見了。

反之,人不自人,依法故有人;法不自法,依人故有法。這樣,人法都是因緣 有,因緣有就是假人假法;假人假法,即是不人不法,**從假入中**<sup>35</sup>。轉過來,不 人不法而假名為人法,就是**中後假**了。

- ○天台家立不可思議的**妙假**,所以要破這**因緣假**;
- ※但三論師依龍樹本品,依因緣相待假,立一切法,也破一切法。

### 參、類破(p.183)

[12] 如破作作者,受受者亦爾,及一切諸法,亦應如是破。36

《中論·青目釋》卷 2〈8 觀作作者品〉:「如作、作者不得相離,不相離,故不決定,無決定,故無自性;受、受者亦如是——受名五陰身,受者是人,如是離人無五陰,離五陰無人,但從眾緣生如受、受者。餘一切法,亦應如是破。」(大正 30,13a27-b2)

[三枝 p. 264]:

evam vidyādupādānam vyutsargāditi karmaņah /

kartuśca karmakartrbhyām śeṣān bhāvān vibhāvayet //

以上のように、行為と行為主体とを破斥したところから、同様に執着(取) [の破斥] も知られるべきである。行為と行為主体と [の以上の考察] にもとづいて、そのほか のもろもろの「存在(もの・こと)」を考察すべきである。

[2]《般若燈論釋》卷6〈8觀作者業品〉:

<sup>32</sup> 待:依靠,依恃;須,需要。(《漢語大詞典(三)》p.940)

<sup>33</sup> 案:指第二頌:「**決定業無作**,是業無作者,定作者無作,作者亦無業。」

<sup>34</sup> 印順導師著《中觀今論》(p.45):「中國古三論師教導學人,有入門的『初章義』與「中假義」。 初章,譬如讀書的先學字母,就是第一課的意思。要學中觀,第一步必須明解初章,即破斥 外人的立義;然後進一步修學中觀家的正義——「中假」。」

<sup>35</sup> 隋·吉藏撰《中觀論疏》卷6〈8 作者品〉:「『因業有作者,因作者有業,成業義如是,更無有餘事。』偈分為二:初有三句,明有因緣人法,更無有餘事一句,此辨更無外人五種人法。一師初章、中假語並是依〈作者品〉此文作之。初章四對之失,即是前過外人人法不相因義。四對之得,即是此文人法相因義,故初章語起自此文也。中假起此品者,明外人性人法不可得,非人非法,即是假前中義。因緣人法,即中前假義。因緣人法,即是非人非法,名假後中義。非人非法、假名人法,即中後假義。而三論師雖誦初章、中假之言,而不知文處,故今略示之。」(大正 42,91c6-16)

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> [1]《中論》卷 2〈8 觀作作者品〉(大正 30,13a25-26)。

※例破「受受者」——釋第 12 頌:如破作作者,受受者亦爾,及一切諸法,亦應如是破「如」上「破作作者」的不可得是這樣,破斥「受受者」,當知也是這樣。

「受」是**五蘊**法,「受者」是人。有人才有五蘊的受法,有五蘊的受法才有人;離了 **五蘊**的受法,人就不可得,離了受者人,五蘊的受法也就不可得。

這一切,因緣和合有的,緣生無自性,無自性就是空;<sup>37</sup>在這空無自性中,唯有假名的受受者。

如破受受者是這樣,其他凡有因果關係、人法關係的「一切諸法」,也都可以「如是」 的方法去「破」斥,去成立。

「如業作者離,應知取亦爾。」(大正30,81b5)

「及餘一切法,亦應如是觀。」(大正 30,81b19)

[3]《大乘中觀釋論》卷7〈8觀作者作業品〉:

「作者作業等,此義如是故。」(大正 30,153a28)

「餘法自及他,相因義應觀。」(大正 30,153a29)

[4] 歐陽竟無編《中論》卷 2〈觀作作者品 8〉(《藏要》4,22b,n.5):「此頌意譯。」

37《大智度論》卷 6〈1 序品〉(大正 25,104 c23-105a11):「從因緣生,不自在,故空;若法實有,是亦不應從因緣生。何以故?若因緣中先〔實〕有,因緣則無所用;若因緣中先〔實〕無,因緣亦無所用。譬如,乳中若先〔實〕有酪,是乳非酪,因酪先〔實〕有故;若先〔實〕無酪,如水中〔亦實〕無酪,是乳亦非因;若無因而有〔實〕酪者,水中何以不生酪?若乳是酪因緣,乳亦不自在,乳亦從因緣生——乳從牛有,牛從水草生…如是無邊,皆有因緣。以是故,因緣中果,不得言〔實〕有,不得言〔實〕無,不得言〔亦〕有〔亦〕無,不得言非有非無。諸法從因緣生,無自性,如鏡中像。如偈說:

若法因緣生,是法性實空;若此法不空,不從因緣有。

譬如鏡中像,非鏡亦非面,亦非持鏡人,非自非無因,

非有亦非無,亦復非有無,此語亦不受,如是名中道。

以是故說諸法如鏡中像。」

【附錄】〈觀作作者品〉第八科判

|      | 科 判    |      |       |           |       | 偈 頌                             |
|------|--------|------|-------|-----------|-------|---------------------------------|
|      | 己一觀作作者 | 庚一正破 | 辛一遮戲論 | 壬 一 實有實無門 | 癸一 標章 | [1]決定有作者,不作決定業;<br>決定無作者,不作無定業。 |
|      |        |      |       |           | 癸     | [2] 決定業無作,是業無作者,                |
|      |        |      |       |           |       | 定作者無作,作者亦無業。                    |
|      |        |      |       |           |       | 〔3〕若定有作者,亦定有作業,                 |
|      |        |      |       |           |       | 作者及作業,即墮於無因。                    |
|      |        |      |       |           |       | [4]若墮於無因,則無因無果,                 |
|      |        |      |       |           |       | 無作無作者,無所用作法。                    |
|      |        |      |       |           |       | 〔5〕若無作等法,則無有罪福,                 |
|      |        |      |       |           |       | 罪福等無故,罪福報亦無。                    |
| гt   |        |      |       |           |       | [6] 若無罪福報,亦無大涅槃,                |
| 戊二   |        |      |       |           |       | 諸可有所作,皆空無有果。                    |
| 有作則受 |        |      |       |           |       | [7]作者定不定,不能作二業,                 |
|      |        |      |       |           |       | 有無相違故,一處則無二。                    |
|      |        |      |       |           |       | [8] 有不能作無,無不能作有,                |
|      |        |      |       |           |       | 若有作作者,其過如先說。                    |
|      |        |      |       | _         |       | [9]作者不作定,亦不作不定,                 |
|      |        |      |       |           |       | 及定不定業,其過先已說。                    |
|      |        |      |       |           |       | [10] 作者定不定,亦定亦不定,               |
|      |        |      |       |           |       | 不能作於業,其過先已說。                    |
|      |        |      |       |           |       |                                 |
|      |        |      |       |           |       | 成業義如是,更無有餘事。                    |
|      |        |      |       |           |       | [12] 如破作作者,受受者亦爾,               |
|      |        |      |       |           |       | 及一切諸法,亦應如是破。                    |