



唯織三 十項講要





# 唯識三十頌講要

| הרי מידים מהרי הרי הרי הרי הרי הרי הרי הרי הרי הרי |          |          |          |         |         |         |        |        |        |      |    |    |    |    | وربحوربة                              | •                                       |  |
|----------------------------------------------------|----------|----------|----------|---------|---------|---------|--------|--------|--------|------|----|----|----|----|---------------------------------------|-----------------------------------------|--|
| 第二十八頌/一〇二                                          | 第二十五頌/八九 | 第二十二頌/八六 | 第十九頌/七五  | 第十六頌/六七 | 第十三頌/六一 | 第十頌/五三  | 第七頌/四二 | 第四頌/三四 | 第一頌/一七 | 本頌要義 | 譯者 | 作者 | 解題 | 導論 | 跋                                     | 弁言・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ |  |
| 第二十九頌/一〇七                                          | 第二十六頌/九一 | 第二十三頌/八七 | 第二十頌/八二  | 第十七頌/六九 | 第十四頌/六三 | 第十一頌/五五 | 第八頌/四四 | 第五頌/三六 | 第二頌/一九 |      |    |    |    |    |                                       |                                         |  |
| 第三十頌/一一五                                           | 第二十七頌/九八 | 第二十四頌/八八 | 第二十一頌/八三 | 第十八頌/七〇 | 第十五頌/六六 | 第十二頌/五八 | 第九頌/五二 | 第六頌/三九 | 第三頌/三一 |      | 一六 | 一五 | 一四 |    | ····································· |                                         |  |

目

次

#### 弁言

編講義 本 由 斌法師以該稿說理明達,詞義通暢,用以接引後學,允稱佳構,遂向索取全文,逐月交 ,列爲本院叢書之一,以應各方需要。茲值剞劂之餘,特誌數言,以畀篇首 《中國佛教月刊》連載。現將刊竣,爲便各地佛學院採作教本起見,決另出版單行 民國五十六、七年間 ,付諸油印,因忽於裝訂,事後率多散佚。去年本院計畫出版叢書,教務主任覺 ,聖德法師應聘爲本院佛學教授,在院講 《唯識論 , 曾以所

中國佛教研究院院長中國佛教會理事長白聖

國 五 十 九 年 十 二 月

中

華

民

\_\_

論 的 始祖 , 大 乘 以 佛教 其次即 眾生心」 崛 起 龍樹菩薩 於佛 攝一 滅後數百年間 切法 , 被稱 , 其內容包含性 爲大乘佛教二 其後學者輩出 祖; ` 相二門; 後期則 , 初期以馬鳴菩薩爲最負盛名 龍樹依 爲 無著 世親 般若經》 |兩菩薩 闡明緣起 時代 馬鳴著 後人尊爲大乘佛教 性空之義 大乘起 , 無著 信

世親

則爲建立法相

唯識的有名學者

說 釋尊密意 思想者爲 思想者爲 , 曾予開 依 照諸 解深 認有實在的五蘊法存在 密經 示我空法有之理,代表此一 經 《般若》 (華嚴) 所 判 無 , 諸經; 大 ` 自 性 《深密》 乘佛教對釋尊 相品 第三期爲欲矯正空 等經。 判 , 爲 佛爲 唯識教理 思想者爲 一時說教 代說法 除二乘 ` 0 有的執著 , 人的執著 《四阿含》 認定佛在第 向 卽依第三 有五 時教與三 , , 等經;其後因小乘行人聞佛 時的中道教而建立 特再說明「 因有第二期我 期說法時 時教之分 非空非 , 爲欲 0 法二空教理之闡 就 有 0 破除外道 唯 識 的 教 中 理 道 初 所 愛義 期說 凡 夫 實 明 依 教 的 我的 經 , . 表此 不解 典 執 來

宗的 典 在 現 與 (唯識 功德經 此六 [經典 均有 唯 有關 識 種 雖 相 , 當研究 計有六經十一 經的主 係的 爲第三 미 毗達 一時的 要內容 , 計 故其生平學說, 有南 大乘教 摩 論 經 , 傳上座部 在於說明一 0 六經卽 0 後二經並 但其學說的 ,大眾部 不能離開 《華嚴經 切唯識的道理 未譯成漢文 起 , 這些 源 說 |部派思想 卻肇始於 切有部 密嚴經 均曾提到第八阿賴耶識 、楞伽》 , 小乘部 0 經量部等四部 但就大乘教的 ` 楞伽經》 派之分裂時代 《華嚴》 淵 Ó 兩經尚有完整或 世 源來說 0 l親菩薩· 解深 故在 0 在 密 , 小 少時 唯識論 印度 乘二十 經 催識 殘缺 對 ` 此 部 創造以 梵 學 匹 如 派 部 來 派 中 教 所

唯

地 前 踰陀 聖教論 通 集量 稱 此六經卽爲 國 0 講堂 舊說 論  $\checkmark$ 大 講 謂 ` 阿毗 乘莊 佛 說唯識教理, 觀 賴 滅 後 所 達 嚴 耶緣起的立說根據 緣緣論 摩集論 論 九 百 頌 年 分瑜伽師所依所行之境界爲十七地, 等 等 ; 無著菩薩 、分別瑜: 0 其中 世親著的有 。十一論係彌勒 以 伽 曾於兜率天遇 論 《瑜伽師地論》爲各論的根本論 ` ^ 十地經論 辨中 彌勒 ` 無著 邊論 菩薩 頌 世親 , 《二十唯識頌》 等 ; 故以立名 得聞大乘空義 陳那等所作 無著著的 0 0 等 ; 瑜 有 , 於是請彌勒 伽 0 彌勒 師 世親弟子 攝大乘論 本係三乘行 著的 陳那 有 到中印 ^ 著 瑜 的 度 顯 伽 同 師

火辨 藍本 卷 明轉識成 部分爲廿 而 , 淨月 約 唯識三十頌》 以護法之正義本爲主 智的 可分爲三部分 五頌 修證 勝友 程序 專講唯識實性 ` 亦稱 最勝子 : 0 世親造三十頌時 第 唯識三十論 。 故 智月等十大論師分別作釋。 部分由初頌起 《唯識三十頌》 , 說明萬象本體卽是眞如;後五頌爲第三部分, V , , 並未加以詮註 以頌卽是論故 至二十四頃 在獎系學說中 止 玄奘大師綜合諸師 。其內容係以 , 專講 其後始由 , 卽 唯識法 爲 護法 《成唯識論 彌勒 相 ` , 德慧 說 義蘊 ` 朔宇 無著的著述與大乘六 專講 難陀 的骨幹 宙 編 爲 唯 萬象皆不離識 識 安慧 行位 成 催 識 依 親 論 `經爲 次說 勝

#### 一、解題

之心 生 識 生起不同之認識。故就宇宙的本體而論 識 耳 唯 聞 者爲 此 」是單獨或僅有的意思, 心 識能 耳 識 內變根 雖眼 見耳 身 , 外變器界 聞 亦必 識 由 , 以了別爲義。 識 卽以 ,除識以外,更無客觀事物固定不變之實體 而始能了 自己所 別 變的 依教 0 在六道中 理而言 作爲自己之所緣 ,構成吾人之靈知者爲由五蘊所 同 對象事物 0 其前 諸 , 可 識 , 使 , 唯 不 眼 識 同 見 者 根 一詞 組 爲 成

的命義,即係因此而建立。

頌」字梵語 通 不論頌文與散文,凡經文字數至三十二字爲一句者, 伽陀 義與 偈 通 。在經論中 , 稱一 可區分爲通 首廬伽陀」, 單譯爲「 別二 種 句 ٠, 表述 如下

伽陀 別 ,不論三言至八言必以四句爲一偈 者稱「結句伽陀」,單譯曰「頌 應頌或重頌 孤起頌或不重頌. -沒有長行,單用頌句起句,非重申其義者, 長行之後, 應前所說而重申其義者,一稱 祇夜」 簡稱伽陀

本頌文體以四句爲一偈,在上表中 , 係屬孤起頌或不重頌之類 0

句, 合爲三十組頌文,故稱「三十頌」。中國 旣非民謠,亦非政治性文字,故譯爲頌,含有贊美佛德或贊美教理之意 三十」是數目 . **,** 因爲本論的文字, 是一種詩式的偈句, 《詩經》 有風、雅、頌三種體式 五字一 句 , 四句 佛 教經論具詩歌形式之偈 組 , 共有 百二十句

### 三、作 者

代,不可稽攷,然據一 雖然出生在婆羅門教的家庭 爲「婆修槃陀」 門教領袖憍尸迦的兒子,在兄弟諸人中 多年的時代。出生地爲印度健陀羅國的富婁沙布羅城 本頌作者世親菩薩爲印度大乘佛教全盛時期的主要人物, , 另一爲「伐蘇畔度」 般推定,大約出生在西元後第四世紀之間 , 但幼小的家庭教育畢竟敵不過成年後的社會思想。他們同胞三人眼見當時佛 ,皆譯音。前二譯稱爲天親 排行第二。其梵名共有三種不同的中譯: ,卽現在白沙瓦地方。 由於印度歷史記載的混亂 。如依佛曆計算, 新譯始稱世親 和無著 應當是釋尊 ` 爲 師子覺兩 少年時代的世親菩薩 「婆藪槃豆」 , 其正確的生卒年 入滅後八百 人同是婆羅

唯

教 往 印度發展 的 形 勢 , 如  $\exists$ 麗 中天 ,遂乃捨棄先世的信仰 , 共同 .皈依小乘薩婆多部 說 切 有部 出 家 0

地健羅 不許 結集 反映 論說各五百部 弟的崇 論 頌 公給世 早在迦 外 0 六百偈 亦 爲師 這次結集 誇大 親 膩 聽 加 , 精研 學習 色迦 , 世稱 書成競相 世親果受感動 心生悲憫 , 算是印 王 , 《婆沙 時代 世親 千部論師 傳誦 爲求 度 , 隨即 達四年之久。 佛教第四次的 北印度迦 知欲 , , 名震五印 從此改信大乘 稱病召歸 所驅: 歿時 濕彌 使 羅國 年八十歲 既卒所業, 結集,結果完成了一部有名 。其時無著菩薩方在南方力弘大乘佛教, ,不惜脫下袈裟, 使 人 曾因國王的 成 在 爲印 隔室朗 一經歸 度後期 護持 誦 僞充 商· 或  $\hat{+}$ 唯識學派的 , , 召集五百大阿羅 便爲眾講解 地 經 人 , **\** 《大毘婆沙論 前往 , 主要學者 把 留學。 , 地菩薩: 並 蔣每 漢 得到這 到達目的 在 0 的編 生平著有大 的 Ħ 環林 修 所 行 個 講 造 |寺 消息 舉 境 作 地 0 後 傳 行隆 成 說 拜 小 對 倶 重 乘 其 舍 寒 的

## 四、譯 者

說 諸 出 雲水生涯 |江 師講 陵 家 縣 0 令陳慧 時値 爲 頌 傳譯 大乘論 詞 由 長安 隋祚告終, 義的紛歧 先後到達兩湖 的 人 (為唐代: 第四子 轉赴 , 寶遷 , 成 天下混亂,羣雄角逐中原 必係古譯未善所致, 都 的 0 玄奘法 講 避 自幼天姿聰穎 難 豫 毘 0 五年 曇 魯 師 0 |奘師 河北等地 , (六二二)入大慈寺受具足戒。 道深 , 成童 原籍 又聞西域有 ` 道岳講 時 河南 0 深受佛教 曾聽慧果法師講 , 洛陽首當其衝 偃 師 成實 縣 《瑜伽師地論》, 思想的 , 生當隋文帝仁壽二年 ` 影響, , 俱舍 不能安居學道 涅槃經 不久兵燹漸息 十三歲入洛陽 因此決定西行求法 0 以 , 嚴法 聽 0 攝 乃於唐武 西元六〇二年) , 遂循 道基 淨土寺 論 時 江 。當 法常 徳元年 依胞兄 東下 諸 師 時恰值 異 僧 度其 長

得到胡· 講授 製 論 轉赴中印度摩揭陀國 地 屈 朝廷用兵邊陲之際 百論 小 《破大乘論 乘 經 《攝論》及《唯識抉擇論》;並於講學之餘,作《破惡見論》 ς. 人石槃陀等的引路,高昌國王麴文泰的護送,終於到達北印度迦濕彌羅 過一番安排之後 成無畏論 ` 師 學習 集量論 七百頌 《俱舍》 ,對于精壯出境 ` • 居那爛陀寺六年,依戒賢論師習《瑜伽師地論》 ,毅然於貞觀三年 以及印度六派哲學等。又曾親近勝軍論師三年,研究《唯識抉擇論 《十二因緣論》 贏得戒日王的激賞與讚佩 ` 《婆沙》 • 懸爲 ` ` //厲禁, 《莊嚴論 《六足》 (六二九)八月 奘師 ` 等 , 請 《阿毘曇》 求 西元六四二年應戒賢 出 (一說元年或三年四月) 國的表章 諸聖典 一千六百頌,駁斥鳥荼國 ,自然遭到 ` , 旁及婆羅 顯揚聖教論 國 論師之聘 (無情: 克什米爾), 門教 偷渡關卡流沙 的 吠陀哲學 批 , 返回 駁 ` 小 ` 乘 中 師 那 親近 論 爛 《意義 論 志 沿途 其 不爲 師 所 後

十五卷 識規矩頌》一卷、 新建的大慈恩寺 年正月回到中國的 本經論六 不久 、百五十 () 奘師 其月五 日 七 0 以到印參學的目的已達 部 京城 ^ 先後譯出 示寂 西域記》十二卷。 , \_\_\_ , 壽六十五歲 併獻給朝廷。太宗使居弘福寺傳譯;太宗崩後 長安。此時不再隱諱偷渡的經過 《瑜伽師地 麟德元年二月,命弟子抄錄所譯經論 論》 ,終於在一次大規模的論會之後 百卷、 《大般若經》六百卷 , 把帶回的佛像七尊, , , 告別當地的 遵奉高宗的詔敕 (成唯識 ,凡七十五部,一千三百三 舍利一 論 師 十卷 友 百五十粒 於貞觀 把譯場遷至 · 又著 梵

# 五、本頌要義

第 澒 : 由 假 説我 法 有種 種相轉 彼依識所變 此 能變唯三」

唯識三十頌講要

號化 國典籍中覓致相 本無一定的名字 稱謂 宇宙各種現象 概念化的表達形式 視同 事物的本身 同的記載,則老子 由於人類感覺器官的感受性與諸識分別辨認之結果,定出各種稱謂 在生滅的過程中,莫不依循眾生共業因緣力所構成的識用而呈現其變化的形 ,均不能離開人爲的假說, , 因而產生種種差別的觀念。一 《道德經》「名可名,非常名」的說法 《大乘起信論》 切事物的 稱此假說爲「計名字相」 稱謂 ,其所指的 無論 是內心的 就是此 , 馴致以各種代表事 思維 事 組合抑 跡 如 想 0 其間 或

出 觀方面 性 用 如用現代語來說 或物我為認識之對象者,稱為「我相」 世法: 意識加以了別的 能 納 的 自 各種 別於 精 , 亦 義 他 可區別爲「我」 X 。「我」字的定義有三:⑴主宰義;⑵常住義;⑶ 物者; 爲假說的 事物 其定義亦有三:①事物之有特性,能使吾人認識之後生起見解者; ③一種事物在吾人內心可以生起共通的見解者。綜合這三種定 0 內容 凡能合乎此一定義之現象或觀念 ``. ----, 西洋哲學家概括爲心、物二詞 法」二相。唯識的思想體系, 0 「法」字依《成唯識論 , 皆可謂之「 , 一體義 即以我 此二詞 的解釋 法相 即佛教的心 0 , 法二相爲基礎 凡屬依此定義 是「任持自性 0 義的 色二法 (2)而 , 事 軌生 以 本質 以主觀之個 物之有獨立 一發揮 0 物 但 , 就 從 其 世 解 主 我 口

結果 于心 因緣 我); 的 我 假合 理活動之時 次如 等 .表我、法二相的觀念或槪念 對於這類事物的概念 並 卽屬我 實業」 非 實有 無 相名言 非是名言的 離開眾緣以外 「道德」、「社會」、 (其中有情 稱之爲「無體隨情假」 施設 ,在佛學上稱爲「名言 0 例 並無永恆不變的 生命 如世人所執著的 , 「家庭」等,即 通指相對性的物我 0 個體 聖教上爲了化導眾生所說的我相如 有情」 。 — 0 屬法相名言。 切的我相和法 唯 ` 識 行爲與感受的我 論 生命」 透過時 就此 ` 相 間 , 相 當賦予稱 的 行 變化 的 爲的 卽 本質來說 爲 與 我 主觀 空間 謂 聲聞 以及作用 性 均是 的 感受

觀 是我 其 作 對於這 邊差別的 緣 與 都是 闬 覺 法 類事 而 我相 建立在 種 言 物 , 種差別的體性 的 菩薩 미 法相的 |概念 這二 以說是一 種假 ` , 轉變與現起 只好稱之爲 說 與 種 佛 狀 的 不 等;所 施設 變的 貌 0 眞理 上 — , 人與 轉 有體 面 說 的 的 <u>-</u> , 施設假 有轉變 法相 但 人纔有彼此 列表說 在離 如 三科 言法性的 轉現 0 明 因爲 如 的 下 關 `` ` 現起 有這 係 觀 點上, 0 兩種 五 故依佛學 一義 大 假 卻 , :是假: 因 ` , 着 纔有我 爲 有假 立的· 几 萬 諦 有的 說 名 字 、法等相 ` 的 我 宇宙觀 十二 大 法 此 0 和 因 , 人生的 緣 世 種 間 種 唯 等 纔 相 識 有 論 , 就 會 就 無

我法 相 無體隨情假 有體施設假 法相 我相 我相 法相 三科 聲聞 實業 有情 五大 生 命 緣覺 道德 行爲的 菩薩 社會 四諦 <u>+</u> 佛 家庭 我 感受的 因緣 我 萬有宇宙 和

0

第二頌 是依 此 義 所變」是對能變而 , 流 謂變 了 頌文 類; 能 現和 變化的 「彼」字是代名詞 轉變是因 謂異熟思量 轉變 識體 0 言, 果同 由 而顯 因 專指被動 |變成 · 時義 現起來的 , 及了別 代表上 , 果 亦 , 卽見 前無 與被支配的 境識 但在 面所說的 後 有 八識 相二分的 初 , i 種種相 種種 中 有果之顯現 冏 賴 此 動 相 耶 態作用 能 。合攏 , 韷 變的 識 , 異熟 || 識體 起來 故曰 凡種現相熏之同 指的是八 變現 , 綜括 切 就是說 , 種 個 起來 凡 識的心 種子生 我 , 時 只 與 因果 種子之異時 王和心所。 類 法 , 均 的 屬 種 此 因 變 果 種 相 流 有二 均 類 都 屬

#### 類能 變的識體是

(1)異熟能變 第八阿賴耶識 0 2) 思量能變 第七末那識 0 (3)了別能變 眼 耳 鼻 舌 身

唯

識的總數雖 每 類 答有 有 個 種不 就識 同的 的功用上說 特 性 , 然在不同中, ,只有三類:七、八兩識各成 仍有其共通的作用 , 類,前六識依其性質 這作用就是能變現種 種的 , 口 以歸 外 境 併爲

因

|此它們又都

叫

做「能變識

實種 饑 影 六 起。後者係屬無體相分,僅爲六、七兩識的妄分別:如第七識在有漏位上緣第八的「 種 意識的 : 究非事實可比。玄奘大師在其《八識規矩頌》中創立三類境說,卽是以這二種識變爲根據 不是第八識的實種子所生,有時此心影雖能影響生理的變化 子就是能變現實相分的力量 是因緣 獨 消頭 意識· 雖由 八個識所變現 自緣龜毛兔角等相, 是分別變 0 , 因緣變的相分境是實相分,此實相分係由阿賴耶識的實種子 但八個識自身所變現的相分境,卻有虛實之異。故有漏事變, , 也就是能變的因;由能變的因與增上緣相結合 或作幻想式的白日夢,皆屬分別變。分別變的相分祇是虛 , 如望 (想) 梅止渴之類 , 見分」執爲實我; 切的 境界 所生 但 畫 被分爲二 餅 構 刨 因此 芣 被現 能 的 第

變 滅與活動 泛指 據 種子的能變而言。 成 無不是第八識的種子所變現。種子有二種,一 唯識 論 的說法 就吾人感覺器官所能觸及的事物來說 ,萬物的變現 共有二種情形 是等流習氣,另一是異熟習氣 , 是因能變, 內至根身 是果能 外至器界 變 , 大 能 切 現 變 象 的 名 生

#### 门等流習氣

如 思 此 種子的別名) 0 因爲 等是相 從第 世 間 八識 似義 每 , 方 , 事物 藏在第八識內 面 指因 看 的因果性 , 而 吾人在過去生命流轉的過程中 說;流謂相續義 永不滅壞, 有如河水的流 指果而說。 動一 遇外緣引發, 樣 兩字合解, 永遠是相似相續 莫不留有 卽起現行 即從似果之因 種 由 (感果) 「熏習所! , 無有間 成就 等流習氣是以前七 斷 生起 的 0 等流 氣 如 氛 習氣 因之果 Ш 做 , 正 習氣 的

時所生 果的 顯境. 所熏成 理上的 境名言 以 說 名言的 是表 諸法 的 起 起 種子 的 義名言 自果 為能 種意象 熏習 表義名言就是代表一 的 熏 , 切現象與活動 就是顯境名言的 0 0 名言種子 , , 此 則 所熏的是第八果識 能 顯境名言」 意象成爲第 遍及七 , ; 作 爲輪 轉識的 種子 與「 八識的 切法的名稱符號。 迴三 爲熏習的過程 表義名言 界的生命主體 心 。其中「 。善惡諸法各自在生命體的第八果識 種子時 心 所。 表義名言」 0 , 綜合這兩種名言習氣, 恰恰相反, 如初生嬰兒有見聞覺知 純以名稱符號爲熏習的對象, 因 0 爲一 名言種子又 的熏習 切法的名稱符 它不執持名 有二 , 只能局 一類: 一 稱符號 叫 號 而 做等流習氣 限于第六識 不 上熏成自類的 , 爲「 知 是由習慣上 每 具有銓表義理的 , 表義名言 而 事物 是直 的 , 尋 的 丽 種 因其能 接以前 名稱 使 字 伺二心 闬 , 符 七 這 作 識 號 闬 爲 熏 種 所; 對 子 成 , 其 Į, 就 顯

#### 口異熟習氣

生 以 此 時 果 種 現 就是異熟習氣的 時 而 瓜 , 行 六識 熟 性質不同 異熟是依果立名 果在 的 從最初結實以至瓜成蒂落, 功能 思心 他 這 是就時 所 時 譬如 前 的 , 業種子 者 大 種 [果異時 卽 子爲體 間性的關 河流之水,其源 , 計 上述的名言種子 有三 , 其所招感的果爲無記果 0 , 名爲異熟 係 種解 思種子計 而 說的 釋 其間 頭清濁鹹淡 : 有二 (1)0 的形狀和 因其 今生的 變異而 異熟旣是依果立名,其原始的 一種功能 油心 因 , 熟 味道 各自迥異, , , 此 心 未 爲生自 二者雖非異體 所變爲善惡法的 必今生受果,受果或在次生 總不 由 因至 一 致 ; (2) 果的 但是匯歸大海以後 果 , 功能 必 歷許多變異 異類 作 但爲了易於說明起 因 , \_\_\_ 崩 , 爲幫 而 強大 就是異熟習氣 熟 助 , , 卻變成 其他 故 而 或在 每 能 後 羸 始 招 事 見 能 感等流 弱無記 他 世 味 物 此 成 所以 Ż 異 熟 熟習氣 種 卽 由 果 譬如 立了 ;後 子 (3)大 大 發 在 異

種能 |種名稱 招感別報 0 業種子有引業種與滿業種之別。引業種是招引總報的 各人有各人的別業所感, 所以人與 人之間 也有各種不同的相狀或運命 ,如人之生命主體,能招感爲人;滿業 0 表述如

(甲式) 第六識思種子的活動 造作 ( 業) 引業 滿業 別報 總報 生命現果

(乙式) 等流因 異熟因 (善惡) (善惡無記) 異熟果 等流果 (無記 (善惡無記

果 ; 義名言專屬名言習氣;我執習氣則爲顯境名言由俱生、分別二種我執所熏成的種子 但在教理中, 類體相 吾人生命的現果,就是由前述兩種習氣變現而起的。由實有的等流習氣或名言種子爲親因緣,引生八識自 異熟的習氣祇能作爲生果的增上緣 構成種種差別的果法,其果似因(如放生得長壽報,布施得富足報 亦有將等流習氣分爲名言、 , 我執二習氣,異熟習氣稱爲有支習氣而合成三種習氣的 果不同因 (如持五戒得人身,修十善生天道等) , 因果如影隨形是) 0 如下表 ,故名異熟果。 ,名等流 0 其中表

三種習氣 業種子 名言 表義 顯境 異熟 等流 有支習氣(十二因緣的業有 名言習氣 我執習氣

八識的種子所現起的因緣法,不若第八識種子能爲直接生果之原因,故就現行識見、相二分的動 果能變」一名「緣能變」 果指現行識,果能變就是等流 異熟二果的能變 0 因爲前七識是· 態 由 而

言 , 稱爲果能

以上係說明識變的原因,現在就三能變中, 先來解釋初能變的阿賴耶識。 阿賴耶係梵語 其別名甚

綜諸經論所說,約有二十四種,列述如下

識() 諸識生起之首)、②第八識(由末向本數爲第八)、③無沒識(一切被含藏的種子不沒不失)

(執持一切法種子)、⑤毘播迦識(善惡業果識音譯)、⑥異熟識 (毘播迦識義譯

4 一切種識

(我愛執藏現行識音譯;賴或作梨、黎、羅)、⑧藏識

(阿賴耶識義譯)、⑨阿陀那識

(相續執持識音譯

⑦阿賴耶識

⑩執持識 (阿陀那識義譯)、①所知依 (一切所知現象悉以此識爲依止)、⑫現識 現前諸識皆于本識上出

①根本識 (萬法生起之根本)、四本識 (一切法之根本)、⑮宅識 (種子的舍宅)

⑥無垢識 (如來地清淨心)、⑰出生識 (能出生大聖之所用)、⑱和合識(生滅與不生滅和合)

①熏變識 (能熏變異熟,使入空性)、⑳本覺識(藏體非迷、本能具有覺性 、②眞識 (隨緣變異 ,體無壞失, 故名爲眞

②寂滅識 

至于六道眾生在意識以外,爲什麼還有阿賴耶識?關于這一問題,論中曾舉出十種理由 說明確有

此識的存在

①持種 • 唯識上所指的心,不是肉團心,而是能執持諸法染淨種子,令其遇緣發生現行作用者 ,此卽是

第八識

② 異熟 : 我們生前造下善惡業因 (包括變現根身器界) 的識體,不是第六識而是第八識 , 次生定要招感異熟果報,無論上智下愚 皆係如此! 由是可以推 知招

③趣生:有情旣然造下了善惡業, 命終就要依輪迴的法則,在六道中受生 此受生的主體 俗稱靈魂

唯 識三十頌講要

除第八識外,無法找到合格的識體。

- ④有受:在動物形體的構造中, 不可 能統攝新陳代謝諸作用 , 以維持生命的 必 須有 |存續 執持 0 根身,並將根身接觸到的感覺 第七識不緣外境 ,前六識常會間斷 , 領以爲境的中樞 , 因 [此非信有第 靈知 , 始 識
- ⑤識:經言 未離身之故 煖必有識, 壽煖二者, 壽煖及與識 恒爲識所執持 ,三法捨身時 , 識去則壽煖亦滅 所捨身僵仆 , 如木無思覺」。 0 人有失卻知覺而體溫尚存者 有情身體內部 , 有壽必有煖 , 即因第八識尚 有
- ⑥生死:人命臨終之時 頭部先冷。 如無第八識的話,誰能攝持其餘諸識, 前面七識逐漸縮入第八識中 並令依業昇降 作善者煖氣上昇,下部先冷;作惡者煖氣下降
- ⑦緣:人身最初發識投胎于母腹中,尚未完成羯羅藍 識與羯羅藍的肉體合而 爲 一,纔能使胎兒漸次長大 (胎兒最初的肉體) 未有六根而先具靈 時 性 ,是有獨立的神識的 此靈性即第 識 這神
- ⑧識食:佛言「三界眾生,依食而住」。 天無段食 純依 八識持體 ,名爲識食, 設無此識, 食有段食、 將依何食而住 觸食、 思食 ` 識食四 ? 種 0 地獄眾生及色、 無色界諸
- ⑨滅定心: 身,使不潰爛 住滅盡定者 , 身語心行 , 概已伏滅,不過壽煖尚存 ,識未離體 0 如無第 八識 誰能執持根
- ⑩染淨:有情 種子 變現依 切依正果報 正二報的差別境界 , 無不唯心所造 0 心清淨故 ,國土清淨, 若無第八識在,誰能執持一切染淨

綜上十種理由,證明阿賴耶識確是有的 ,此識由於證智程度的差異,一向被分爲自相 果相 因相

三種位 格 0 自相一名「 我愛執藏位 」;果相 名「善惡業果位 ; 因相 名 相續執持位 0 玄奘三藏

把自相部分, ①能藏:謂此識能含藏前七識一切法的種子,爲遇緣生果的原因,故名「能藏」 意譯爲 藏 0 有能藏、 所藏 我愛執藏三義 。這是對種子說的

持種義

②所藏:謂此識被前七識活動時的雜染法所熏染,而以前七識爲能藏, 受熏義 故名「所藏」 0 這是對前七識說

被執義

的

③我愛執藏 : 謂此識被第七識我愛心理所執持 , 以爲自我 ,故名「我愛執藏」 0 這是對第七識說的

下列三個條件 期果報,不因生命的死亡而間斷;③遍三界義 阿賴耶的果相,通稱異熟識(異熟三義,前面已經說過)。異熟是從果上立名的。 :①業果義 它本身一定是善惡業所感召的果報;②不間斷義 此異熟果的感受,必遍三界、 九地 謂生命體永 異熟果必須具備 無休 止

非業果性 就諸識的性質來說,前五識不遍三界;第六識雖遍三界,而有的地方不起現行, 不屬異熟範圍;故惟第八識,始能具此三義 。表述如下: 且會間斷;第七識

第七識 第八識 前五識 第六識 遍三界義 業果義 不間斷義

阿賴耶 的因相 ,係指執持一 切法的種子而說。 種子爲諸法生起的原因 故就 因相而 言 亦名 切種

第七 識 位 。在此三名三位中,阿賴耶之名,唯通凡夫、七地以前菩薩及小乘有學,八地以上及阿羅漢位 識的 因此 我執 識執持色 故無此名;異熟識通位較廣 ` 心的萬法種子 ,能令五根不失故。茲將此識三名與凡聖諸位的 從凡夫位至成佛前刹那,方捨其名;一 關係 切 種 識 , 列 通 表說 凡 聖 , 已無 明 切 加

第八識 異 阿賴耶識 切種識 熟 識 肉果 巣相 自相 相續不斷位 我愛執藏位 善惡業果位 佛位 八地至十地; 初地至七地 小乘無學 /J\ 乘 有學 ( 有 餘 依

爲有漏 行的位次畫分 異熟一 、無漏 切種」 · 種 : 亦可 區別爲見道無漏 有漏種即上述的三種習氣;無漏種有生空無漏 是指阿賴耶識所含藏的一 修道無漏 切法種子 無學道 0 無漏三 阿賴耶的種子依世、出世法的分類 <del>万</del>類 法空無漏 、二空無漏三 類;如 , 可 以 按修 品 別

構成 種子的內涵 必須具足刹那滅、 果俱有 、恒隨轉 性決定、待眾緣、引自果六義

- ①刹那滅: 種子的本身是刹那生滅的, 有生滅纔有變化,否則常住不滅,便不能賦予因果之名
- ②果俱有: 同時俱有 果是現行法 不得相離之意。實際卽是種現同時義 專指一 期生命的現象而 言 0 果俱有是說能生起現行的種子與所生的 現行 必 須
- ③恒 隨轉: 這是說 , 種子 魔順! 第八識流轉的時間性 , 直可以通到究竟位,必須等到金剛無間道異熟報

盡

的

i 時候

纔能終止

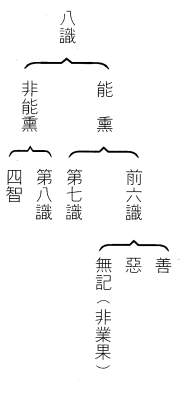
④性決定:這是說 , 種子有諸性的差別。如以善性種子爲善因,必定感召樂的果報;惡性種子爲惡因

必定感召苦的果報,這一性質是必須決定的。

⑤待眾緣: 種子藏在第八識中,不失不壞,必待眾緣和合,方能感果,不能單獨生起現行

⑥引自果:這是說 絲毫不能差錯 , 現行的色法由色法種子所生,心法由心法種子所生。色、心二法種子 , 各引自果,

對象 性 件 : (3)非不增減的真如;(4)在同一 (1)所緣境必定是屬於能生長的有爲法;(2)能熏方面 , 凡屬種子,均有生滅變化的功能,此功能卽種子的熏習作用。種子的熏習, 佛果與無爲法均非能熏 ,故惟因位的七轉識 時間內 , 能熏與所熏之識, ,始合能熏的資格,表述如下: ,必須是有緣慮作用的心 必須繫屬同 報體 0 必須具備下列四 心所和三性中 其中第八識爲 微熏的 的 善惡 個條



繫屬 續 受熏資格 同 無有間斷 第八識爲 (3) 報體 可 前 0 , 綜合上述諸點 熏性 且能執持習氣;⑵無記性 七識熏習的對象 此識性非堅密, , 故惟異熟識始能具此四義 , 成 唯識論 而能自在變化;4 善惡性互相排拒 共立四 , 義 0 : (1) 表述如下 與可熏和合性 , 堅住性 則不易受熏 大 , 此識自無始 第八識係無覆無記 熏習時 此識須與能 以 來 , 類相 始合

無記性 堅住性 可熏性-與可熏和合性 非定型 非虚蕩 同報體 非善惡 第八異熟識

所熏四義

體 ; 以外, 難陀等說有見、相二分;陳那謂除見、相外 談到種子的熏習,必須涉及心體四分的關係。在印度唯識學派的古師中,安慧認爲每識只有 應有一個證自證分。奘學卽以四分說爲依據 , 應有 0 準此而言,凡一 個自證分;護法立心體四分說 事物之爲吾人所認識 , 認爲在自證分 , 在這認識的 個心

內心 外境 證目證分 自證分-見分 相分 所量 量果 能量 證知量果り 所緣 能緣

過程中,

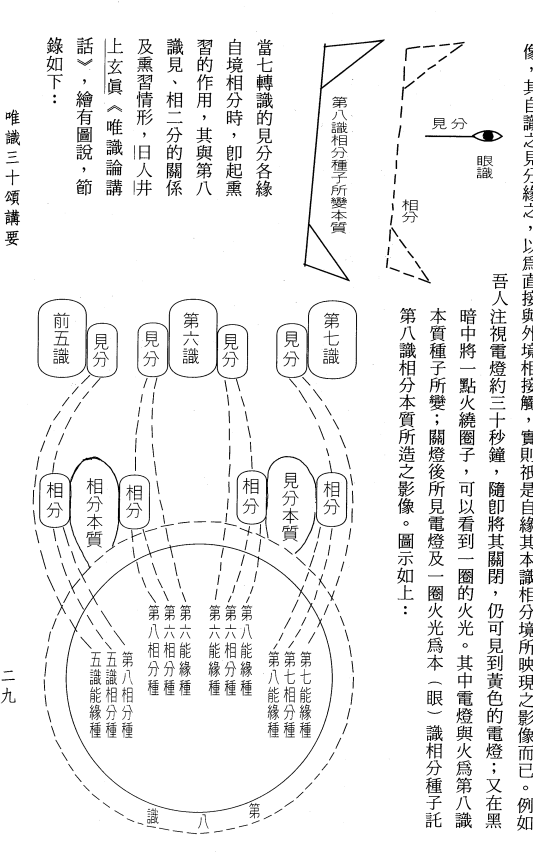
就有四方面的關係

分均以此爲所依;證自證分係自證分的內觀作用 見分是識的見照作用 其中相分爲識所變的本質或影像,第八識所變的爲本質,前七識卽託第八識的本質以現起其影像; ,能自緣其所變的 相分;自證分係能證知見分之心體 。其關係如下表 亦卽識的自體分, 見 相二

· 自證分 見 相 證白證分 分 分

二八

像 , 其自識之見分緣之 前 六識緣外境時 , ,以爲直接與外境相接觸 由第八識中諸識之相分種子借第八識本質種子所變之外境爲模型 , 實則祇是自緣其本識相分境所映現之影像而 , 以現 己 起其 0 例 影

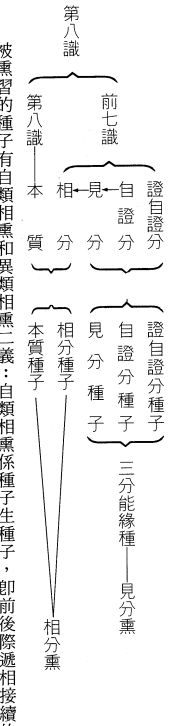


識內 程 七 轉識透過見分以發起能熏的活動 ,名相分熏。其中第七識熏習第八識見分種子;前五識熏習第八識相分種子;第六識通熏第 諸識熏習時 此直接之過程,名見分熏;相分係被緣的識境 初 由識之自證分賦予見分以能熏的力量,熏習其能緣之見分、證自證分同種 ,然後始能熏習其所緣的相分與本質種子於第八識 ,並無能熏的作用,不能單獨熏習種子, 內 此 間接之過 因此必俟 子於第八 八識見、

相

一分種子。

表述如下:



被熏習的種子有自類相熏和異類相熏二義:自類相熏係種子生種子 卽 前後際軍 遞相接續的境緣意

念;異類相熏爲種子生現行或現行熏種子 , 亦卽因果的循環作用 0 表述如下

熏習 現行熏種子 種子生現行 種子生種子 第一 第二 前念後念相續 一重因果 重因果 焰燒炷 炷生焰 因果異時 因果同時

增長功能的 說亦名本性住種 種子的熏習,旣如上述,至于種子的產生,在印度唯識學派中, ?一種過程而已,此爲護月之說;新熏說亦名習所成種 認定種子爲第八識之功能作用,自無始以來, 法 , 爾 認爲第八識所藏種子 向有本有 而有 是屬於先天的 、新熏、折衷三說。 並非本來固 熏習不 本有 過爲

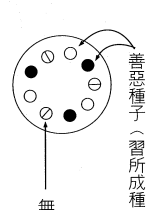
論師 有,而是後天熏成的 他認爲本有與新 如係固有,必無熏習之可言。難陀 熏 , 必須融合起來,纔能完成因果的關係 勝軍 , 師 本有種若不經新熏,必無從生起;反 皆同此說;主張折衷說的是護法

之,新熏若無本

有作爲熏習的根

本,則新熏說亦

無從成立。圖示



無記種子(本有種,可熏變爲善惡種)

如下:

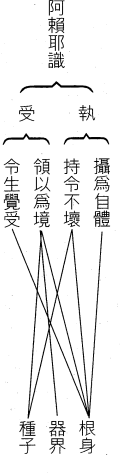
# 第三頌:「不可知執受 處了常與觸 作意受想思 相應唯捨受」

夫之中,智慧低劣,法執未除,都是不能明了的。此不能明了的境相,計有三點:一是不可知「執受」; 不可知」是說第八識的微細作用,無論是能緣的「行相」和所緣的境界,在未證入聖位的一般凡

二是不可知「處」;三是不可知「了」。

「受」有二義:一是領納根身、 就不可知「執受」來說, 「執」有二義:一是攝取根身,領爲自體;一是執持根身, 種子、器界作為所緣的對象; 是使自己的根身, 有知覺的感受。表述 使不損壞 0

如下:



唯識三十頌講要

情的第八識所共變,如眾燈的普現光明一樣 色;雖諸有情所變各別,而相相似,處所無異 成 催識 次就不可知「處」來說,「處」是處所,謂器世間,卽山河大地宇宙萬有,爲第八識所緣的境界 論 云 : 所言處者,謂異熟識 , 由共相種成熟力故、變似色等器世間相,即外大種及所 , 如眾燈明 ,各遍似一 0 可見世間萬象 , 都是由各個 造 有

細 ,不是一般意識所能加以思議,故云不可知「了 」 是了別, 亦名「行相」,行相是識: 的動作或作用, 爲見分所攝。第八識的見分行相非常微

和 所依之識相同; 心所 它相應 八識中每個識的 具稱 ⑶共緣同一 一心 所 自體,都有統攝各種心理的作用,稱爲「心王」;其隸屬於心王的個別心理 有法 境界;49同一識內不許同時有兩王、 亦名 「心數」 0 心所與心王之間 兩所併起。其中第八識有五個遍行 , 共有四點關係 (1)同時發生作用; 稱爲 心 所 (2)

不爲 切時空所拘限 遍 是普遍 , 故名遍行 行一 是活動 0 因爲這五種心所, 普遍適用於八識心王,三界九地,三性、三 際

①觸:指和所緣的境界相接觸。通常在化學界中,凡兩個以上的元素,均會因互相接觸而發生變化;心理 亦是如此 0 成唯識論》云: 觸謂三和、分別變易。」三和卽根 境 識三法和合之意。表述如下:

境 根 花花 服 (三和 韷 感受 分別 作意 變易) 思 愛不愛心理生

②作意:卽對所緣的境界去注意 由 根 境 識三法和合之後 。例如眼根接觸色境時 纔能生起感覺和 切分別心 ,要知道它的相狀 因此 觸心所 必須加以注意 就是 切 心 所 的 纔能發生認 前 驅

③受:就是感覺的反應,爲領納外境時所生起的情緒。 名爲「憂受」或「苦受」;接觸平凡的環境,內心不生苦樂的感覺,名爲「捨受」;是謂五受。其中 識的作用;其餘諸根, 內心生起喜悅愉快的情緒,名爲「喜受」或「樂受」;接觸惡劣的環境,內心生起憂悲苦痛的情緒 引生認識的心理活動 莫不如此。苟「作意」在「觸」心所之前 此情緒有五受、三受之別:如接觸適意的 便是「警覺心」;否則便是觸境後 環境

苦、樂二受是與前五識相應而起的感覺;憂、喜二受是與第六識相應而起的感覺。三受則是將喜受併

受 入樂受;憂受併入苦受。其情形略如下表: 捨 苦 樂 憂 苦 捨 喜 第六識相應 前五識相應 有分別-無分別

④想:卽想像 了 解 聯想、分析、綜合等心理歷程 所緣的境界,爲心理活動的 種作用 。其中包括有印象的呈現 概念的構成 以及事物的

⑤思:卽行爲的意志作用。吾人一切心、心所的動作及行爲,無不由於意志的推動而來,其中可分爲三

思 | 決定思---對考慮後已經決定的行爲心理 | 審慮思---對事情未作決定的考慮行爲心理個階段,表述如下:

唯識三十頌講要

發動思

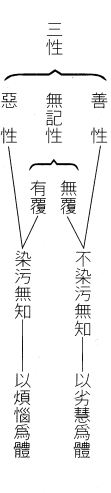
令身、語二業發生作用的行為心理

弱 時 0 其活動力最強;與第七識或前五識相應時,其作用便不十分有力;若與阿賴耶識相應時 因爲第八識自身在保持種子以外,並無任何直接推動行爲的力量 這五個心所雖說是遍行,但其活動作用的強弱,還要看相應的心王是誰而定。如與第六識 相 , 最 應 爲劣 而起

捨 受。 相應唯捨受」 ,是說第八識對外境的感受性極爲遲鈍,不與受心所中其餘諸受相應, 故唯屬於

#### 第 四 須 : 「是無覆無記 觸等亦如是 恒轉如瀑流 阿羅漢位捨

體。 非惡的 拒 識的 過去善、惡業所引起的總報體,具有異熟性、所熏性及染淨法依三種特質,因此在三門性 預記其爲樂爲苦。以其無固定善惡苦樂,故能含容 !性而失去受熏的作用。表述如下: 無記是屬於後者。由於它是「無覆無記」,所以就因而言,不能斷定其爲善爲惡 覆」爲蓋覆,卽染污義。有覆無記能夠障蔽真心、妨礙無漏聖道的生起,係第七識的特質;第八 的行爲心理,依其施諸人己的損益關係,可以區別爲善性 「無記性」。 無記性共有二類:一是「 有覆無記」 切諸法 ,以煩惱爲體;一 ,成爲前七識熏習的對象 、惡性、無記性三類。第八識因爲是由 是一 無覆無記 ;就果而言 否則必因帶有抗 中, , 算是非善 以劣慧爲 「,不能



頌文次句是說,此識的心王旣爲「無覆無記」 , 故隸屬於心王的「觸」等五個心所 亦爲「 無覆無記」

浪 界 字 的 就是指的阿賴耶識對種子的保持 關 , , 斯由猛風起 六趣之間 係。 始足以當之。 第 八識的行相 因滅 則果生,故非斷;果生則因滅,故非常。 洪波鼓冥壑, 其 恒 , 切眾生六道輪迴與凡聖階位的差別,無不以此爲依止 就是種子的活動,它自無始以來,一類相續,永無間 |轉的作用 無有斷絕時;藏識海常住,境界風所動 ` 熏習、變化等活動的情況 能夠攜帶世、出世法各類種子與 此識非斷非常的相狀 而 說 觸 , 0 種種諸識浪 斷 等五個心所 , , 楞伽經 從念念生滅中 祇有流水式的 , 說 : 騰躍 隨流 而轉生! 譬如 漂溺 構成 恒 轉 於三 巨 因 海 果

根行 以後 行人 者修因時各有偏重 自家寶藏,不爲六賊所劫奪;或譯 人而好研教理 阳 應受人、天供養;又譯爲「 離煩惱障及定障 名慧解脫阿羅漢。 羅漢是聲聞四果中的極果, , ,故其所證境界,亦因人而殊。其中比較重要的 雖斷見、思二惑,而定障未破,不能住於滅盡定 ,入於滅盡定之至極定, 表述如下: 由修四諦觀所成 殺賊」,謂其斷盡三界煩惱,證生空真如,得有餘依或無餘依 無生 , 謂其依戒修行 得慧、 。譯義曰 定二 |種解脫| , 應供 了生脫死 而 \_ ,計有俱解脫和慧解脫 有神通者,名俱解脫阿羅漢 , , 僅 謂其因地乞食,勤修梵行 , 不再來三界受生 由慧力解脫生死纏縛 0 此 種 位 : 並 山 涅 (1); 證果 (2) 鈍 利 於行 槃 根

阿羅漢 譯義 境界 慧解脱 無生 殺賊 俱解脱 應供 應受人天供養 不再來三界受生 目家寶藏不爲六賊所劫奪 由慧力解脱生死 得慧定二種解脱 無神通 有神通 聲聞極果 修四諦

私心 乘 七 理所執持,其境界與阿羅漢相等,故其第八識僅存異熟、相續執持二 地以上菩薩, 文末 句係指第 八地菩薩已斷俱生、分別二種我執,煩惱障永不再起,此 八識流轉生死的染污相 ,要到阿羅漢位纔能捨棄。 此中阿羅 義 時不爲第七識相應之我愛自 , 而無我愛執藏之名 漢 詞包含辟支佛及大

#### 第 五 須 : 次第二能變 是識名末那 依彼轉緣彼 思量爲性相

六、八兩識) 第七識 六識 本煩惱無明地)、⑥業識 此第二能變的識,梵文名「末那」,譯義爲「意」。梵文「末那」共有二個,一指第七識,一 因恐兩識名稱相混,故第七識只譯音而不譯義 (依序立名)、②末那識(譯爲意,卽思量義)、③染污意(與四煩惱常俱)、④無解識(迷覆眞法)、 (1) 執識 (執第八識以爲我) (依無明心,起惑造業) 、⑦智障識(障礙明解)、⑧妄想識(心外無法,妄取有相)、⑨傳送識 0 但在經論中, 此識共有十 數種譯名, ⑤無明識 擇要列 指第 明 爲根 へ 通

之稱爲「意識」 稱第六識,故第七識便沿用梵文的原音 簡別第七識和 八識; 第七識梵文稱爲「意識」,係以自己具有思量的功能而命名,在六離合釋中 意」是思量義,專指第七識; ,其餘諸識不同之處,可用 ,係以第七識爲意根,卽以所依之根(主) 識 心一、「 是了別義 意 ` , 通指 而得名,在六離合釋中 識」三字來區 前六識。由於中國經論 分: 心 , 應屬持業釋;第六識 是集起 應屬 用一 意識 依 主釋 義 , 專 如要 詞 指

唯識 諸識含義 ①種子依:又名因緣依 經論 對 ① 心 八識與諸法的 ( 集起義 • 關係, 切有爲諸法,必依第八識中的自類種子,方得生起;故種子爲諸法生起之 共立三種所依 第八識 0 ② 意 ,卽種子依、 思量義) 增上依及等無間緣依。 第七識 0 ③ 識 (了別義 其意義略述如 前

因

同時亦爲諸法之所依止

②增上依:又名俱有依或增上緣依。俱有依係指能依與所依之法同時俱在之意 識, 倶在等) 識卽爲前五識分別外境時之所依止。 只有一識,故名不共依 依 七識爲依止 依、染淨依、根本依三義:⑴分別依 止 一的根本識, 指揮前五識造業,必俟第七識轉染爲淨之時,其餘諸識,方得清淨 。(3)根本依 此增上依又有共依不共依二類:共依通及諸識所依,不共依祇限一識所依。 故名根本依。不共依又名同境依,係指前五識各別與其五根同緣 即是第八識。因爲前七識的種子皆在第八識內,使第八識成爲前七 (2) 染淨依 專指第六識。因爲前五識必依第六識方能認知外境,故第六 專指第七識。因爲此識恒起我執,能影響第六意 -可見諸識的染淨,悉以第 (如前五識與第六識 一境而說, 共依有分別 因其所依 識共同 同 .時

③等無間緣依:又名開導依。「等」是相似義,「無間」謂空間上無第二者間入,識心前後相似生滅而. 的 間 斷 ,又名開導依者,以前念爲後念作開導故。綜合這三種所依,就其相互的關係 名「等無間 」;八識心、心所法前念爲後念之所依,名等無間緣依。 這是專指心 ,分別列表說明如下: 心所法 而 說 無

三種所依 增上依 等無間緣依 共 不共依-依 染淨依 -同境依-根本体-分別依. 開導依 因緣依 -心、心所法前念爲後念作開導 第七識 第六識 五識與五根各別同緣一 種子爲諸法生起的親因緣 第八識 境

其中第八識係前七識共同依 止的根本識,故第七識恒以此爲所依,頌文「依彼」二字,卽是指此 第七

依

識 異熟果 依 第 識 八 識 另 歷 來有 說 謂 兩 第七 種 不同 識 係依第 的 說法 八識 :一說謂 的 種 依第 子 和 現行 À 識 所 爲倶有 藏 的 第七 依 , 識 依 種子 種 字 是因 親 緣 因 依 緣 , 依 而 現行 生起 識 , 不是依 是俱 依 現 行

第八識: 執以爲 識的 我 常 我 端 性 根 識 七 不能成立 (2)象 火辨 和 在 識卽於第 恒 的 0 , , 其俱生 此 微 八識 卻 關 行 就 是不 的 我 等認 對 七 弱 係 相 過這行 和 象 轉 中 見分爲所緣的對象 前 緣第 盯 識 均以 且 爲係 因 八識的見分上幻現我體的 義 恒 審 ` 分別二 度 此 遂爲迷界有情我、 此識 活 五 相很微細 立識 及第 其餘 縁第 八識 論 動 第 此 兩字來區別它 思量」 不緣外 的 八識 師 識 情況 諸識 種執 的 共 八識 在 種子 有 雖 凡夫位 八 ,不是一 是常恒 識 來說 障 境 的 匹 的 , 見分執 作 說 也多含有思量的作 執爲我所 , , , 亦不 不緣餘分 用 即係受第七識的意根所影響 : , , 時 0 為殊勝 不能和 前 般凡夫所能覺察得到, 法二執的根本 (1), 可 而根· 以 難陀等認爲係 五識只緣外 恒 固 i觀念 爲 能 0 然念念不斷的審思有我; 我 「第七識! 縁第八 護法 本不審思有我;前五識旣 , 0 是恒常 依此 故在 , , 緣第 迷執第八識的 論 識相 相比 境 用 唯識學中 而 師 , 2 論 則謂 八識的 縁第 0 , 第六識 但餘識的思量 切煩惱的 分 ; 0 , 審 則七 八識 如想將諸識 心不能 因爲它是潛存的意識 種子係屬色法 相分執爲 , 是審察 被視爲係 見分爲 的心 兼 0 ` 業因 八識 \_ 緣 思 王執以 有二 內外 卽 ٠, 實我, 兩個 我所 與第 不審 , , 卽深刻的 在轉依位 是思慮 亦卽 見 非 屬思量之識 , 第七 亦不 爲我 屬 Ł 見分發生能 , , 識的 生起人我是非等心 更非識 第七識緣第 (3) 有所 由此而生!第六識以第七識 恒; 識 安慧等認 , , E 觀 間 \_ 緣第八識 思 則 察 量 以第 量 蘊 表述如 只有這第七 斷 0 亦是 0 由 作 所 (如第六識 第六意識 是量度 於五 所二緣的 攝 À 爲 八 、識心王 恒 係 的 綜合的 的 ; 常常 故第 遍 緣 心 藏 識 識 不 行 理 第 所 , 第七識: 斷 執 纔 雖 比 心 關 七 八識 爲 的 亦 , 因之 心 所 識 所 係 能 較 通及 審 卽 時 祇 所 的 我 緣 具 思 係 爲 能 現 所 的 的 備 可 , 此 對 無 極

0

#### 第 六領 : 四煩惱常俱 謂我 癡我見 並我慢我愛 及餘觸 等俱

第八識

見 , 慢」、「我愛」四種 ①我癡:卽無明的別名;實際就是缺乏智慧與迷闍事理之謂。 於我相, 依業受報,爲一切煩惱的根本 執見則無 第七識統攝十八個相應心所 迷無我理。」由於此識固執主觀的個我,對於我、法眞相,不能如實了知,因而起惑造業 疑」;因愛著第八識的見分爲「我」,有愛則無「瞋」 。唯識的根本煩惱共有六個(如由我見開爲五、卽成十個) ,故以「我癡」立名 , 其中有四個係屬根本煩惱 ,卽頌文所謂「我癡」、「我見」 《成唯識論》云:「 。六惑除二,餘下僅有 , 我癡者 第七識因有深固 ,謂無明 应 、「我 個 的 , 愚

0

得相 病。 力所 說明其原因 敏和暴躁的性格 而甲狀腺賀爾蒙分泌不足,亦可形成白癡侏儒;分泌過多, 用之藥物 當的能 ,道教的 據現代科學家的看法,普通人智力的高下,部分要視出生時腦部有無受損以爲定,但大部分均不能 量 多數特殊者或許受到不良神經系統之遺傳, 煉精化氣,煉氣化 如某一對象人物在數分鐘內完全缺氧 (歷史上不少天才人物患有精神病 般科學家們大多採用膠胺酸,硫胺素 神,就是補給腦部電流化學性物質的能量。這和現代生理學家認爲智力 ,卽是如此) , 仍能活命  $\widehat{\mathbf{B}}$  1但有 之類。 則又使人好動,易生幻覺 0 種低能 往往要受智力上的損失 同時腦部必須經常補給氧氣 由於腦部的工作是電 被認爲是笨丙酮 ,形成神經 至于 酸智力不足 流化學性的 ,方能 改進 獲 過

高低 世的正慧,其所著重的則是心理的問題而已 道教和科學家們所著重的是解決生理的問題 , 取決於機能及物質的補給 , 具有同一的意義。佛教轉識成智過程中的由定發慧,亦是如此 , 而佛教爲要打破身見,使精神的發展達到最高峰 , 7.1.不過 進

斷 此 明 種 指與貪等根本煩惱相應而起者, 倶屬第六識所攝 無明自己作主) 爲第七識所攝 我 甲)、獨行不共無明,此無明分有意識、無意識二類。有意識不與十個小隨煩惱相應,名主獨無 **癡旣爲無明的** ;無意識與十個小隨煩惱相 別名, 0  $\widehat{\mathbb{Z}}$ 無明的種類很多,現在單就共無明與不共無明來說:共無明一名相應無 屬於前六識所攝。不共無明指不與貪等根本煩惱相應 恒行不共無明 , 應而起,純係感情用事 此無明自無始以來 , 恒執第八識的見分爲我 ,無明不作主,名非主獨無明 而 起者 , 共 無有間 有 明

0

#### 表述如下:

無明 共無明 不共無明 (與貪等本惑相應) 獨行不共無明 恒行不共無明 非主獨無明 恒執第八識見分爲我,無有間斷 主獨無明 與忿等隨惑不相應 與忿等隨惑相應 前六識 第六識 第七識

②我見:梵名薩迦耶見 與第六識相應, 妄執爲常 實我之法 俱生起分有間斷、 ,譯爲有身見。此見由不知人的肉體與精神爲因緣所生法 由是引生種 常相續 種 煩惱 類:有間斷與第六識相應;常相續與第七識相應 爲 切我執的根本 。其中有分別起 ,對於五蘊假合之身 俱生起 二種 0 表述如 分別起

③我慢: 慢是倨傲 , 也卽自高自大的心 理 , 依我執 而 有 0 **俱舍論》** 把它分爲七種 , 其內容爲 : (1)慢

(2) 過慢 (3)慢過慢 ,⑷我慢,⑸增上慢, (6) 卑劣慢 , 77邪慢。表述如次:

慢 比別人優勝或相等而敢自承者;即無謙讓的心 理

過 慢 和別人相等而自以爲優勝,不及別人而. 自以 爲和別 人相等者

慢過慢-不及別人而自以爲比別人優勝者

慢

增上慢 我 慢 不知煖頂諸法爲何事,在加行位以前 執個人的優點或特長以驕示他人者 未證謂證

未得謂得者

卑劣慢-

別人勝己甚多、僞稱只有少許不及別人者

邪 慢 用邪惡行爲以驕人者

這些慢到了羅漢聖位 有的仍會生起, 但不礙涅槃

④我愛:愛就是貪, 意的境緣生起貪愛,則是第六識之事。由於第七識爲第六識意根 我愛」就是我貪。 在所執著的我(第八識見分)上,心生耽著,故名我愛 與第六識有互爲表裡的 關係 對適 故第

六識的貪愛 ,亦受第七識所影響 (其餘三個根本煩惱亦然) 0

屬貪愛。普通 謂水性向下爲悲,火性向上爲智,悲與智相反。智是般若 人此二心理互不相容,佛的悲智雙運,屬水火相濟, 卻無情;悲非般若而有情 必須歷劫修行 , 方能 證入 。在凡夫位 故慈悲亦

唯 識三十 頌講要

中 要想 神識 成智 , 非捨 棄一切「 我愛」心理不可 1

沉 王相應, 掉舉 第七識所具備的我執心理 在內困擾第七識,在外擾亂第六識,使其成爲有漏之故 不信、 懈怠、 放逸、失念、散亂 , 卽此 四 相應心所 ` 不正知等心所相應 , 吾人沈淪苦海 0 (下文另述) , 此外 不能 出離 , 還和 , 。表列如下: 五個遍行心所以及慧 就是起因於這些心 所 和心 惛

根本煩惱四 癡、見、 慢 、 貪 (愛)

七識心所

遍行五 觸 ` 作意、受、想、思

別境一 慧

大隨煩惱八

掉舉、惛沉

、不信

、懈怠、

放逸、失念、散亂

不正

頌:「 有覆無記攝 隨所生所繫 阿羅漢滅定 出世道無有

第

+

理 性 ,蓋覆二空所顯的 但因它與上述四個根本煩惱和八個大隨煩惱相應,含有一分恒行不共無明 第七 一識一名「染污意 真如,障礙菩提聖道,隱蔽清淨心性,故屬「有覆無記」 0 此識由不直接緣外造業,在未轉爲平等性智以前 攝 , 能影響前六識的行 與第 八識 同樣 屬 於 漁無記

識生在欲界的人道中,第七識便也隨著繫屬在人道中 的第八異熟果識。謂 隨所生所繫」 此異熟果識無論生在那裡,第七識因執它爲我之故 ,這是說第七識在三界中隨順第 八識 而轉的 情況 0 , 亦隨著繫屬在那裡; 所生」是指三界有漏業所 譬如第八

見 位 思二惑爲目的。見惑係知識上的心理,《俱舍》立八十八使,卽以貪、瞋、癡、慢、疑、身見 阿羅漢係 在修道的 程途上 小乘極果的名稱,其含義第四頌已有說明 ,第七識伏斷的位次共有三位:一 0 是阿羅漢位;一 小乘賢聖本分四向四果 是入滅盡定位 其 修 證 的 是證 過程 出 以斷 、邊 世 道

唯識三十頌講要

貪、瞋 界除瞋 身 見 、邪見、見取見、戒禁取見十種根本煩惱分配於三界四諦之數;欲界苦諦下十惑俱備;集、 邊 (上二界除瞋 每諦各少一惑,兩界合爲五十六,三界共有八十八 戒禁取三見 ,每諦祇存七惑;道諦下再加戒禁取 癡、慢諸惑分配於三界九地 (欲界一地,上二界各四地) 種 , 統係初果所斷 , 共有八惑,四諦綜爲三十二。 0 思惑爲生活上 ,在同一 地中, 的心 色 滅兩諦除 理 每 , 以 無色 地

再分九品,合成八十一

品

,係修道所斷。表述如

下 :

乘四果斷 不還果 預流 不還向 預流果 阿羅漢果 阿羅漢向 來果 來向 向 已斷欲界後三品思惑 進斷欲界後三品思惑 已斷欲界第六品思惑 進斷欲界前五品思惑 **己斷**見惑 進斷見惑 已斷色無色界七十二品思惑 進斷色無色界七十二品思惑 頓斷

漸斷

果, 的 對世間道說的 是滅前六心 包括佛、 阿羅 種子依然存在!此識若被伏滅, 漢在因地修行時 心所法 辟支佛 專指 三乘出世的無漏聖道,爲小乘初果 、以及斷除俱生我執的七地以上菩薩;「滅盡定」又名「滅受想定」 特別滅受、想二心所及第七識,使身心得到寂靜 ,作生空觀, 悟無我理,故我執不起作用。 平等性智,即可現前 ,大乘初地以上 頌文的 的境界 , 煩惱 阿羅 不復再起; 其所伏的 漢 總說 僅是末那我執 , 出世 滅受 乘無學聖 道 想就

智相應位」 心理,名「法我見相應位」;⑶菩薩法空智果現前及佛果,緣第八無垢清淨識起平等性智,名「平等性 呵 .賴耶識起我執心理,名「生我見相應位」;②凡夫、二乘無學及菩薩生空智位 第八識在轉依前後,共立三名三位,此識亦然。⑴凡夫、三乘有學及大乘七地以前 。表述如下: ,緣第八異熟識起法執 有漏心,緣第八

第七識 生我見相應位 法我見相應位 末那緣第八阿賴耶識起我執之位

末那緣第八異熟識起法執之位

平等性智相應位 末那緣第八無垢清淨識起平等性智之位

· 八 領 : 次第三能變 差別有六種 了境爲性相 善不善俱非

第

第三能變是了別境識。此了別境識共有六個識體:卽眼識、耳識、鼻識、 舌識、 身識、 意識; 其 所

緣的對象爲六塵境界。表述如下:

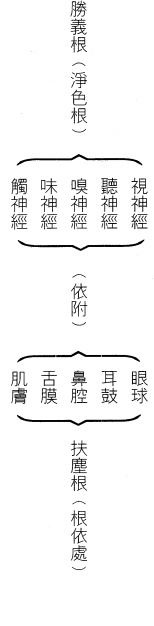
鼻識 眼識 耳識 舌識 依眼根 依舌根 依鼻根 依耳根 緣味境 緣聲境 緣香境 緣色境 (以氣體爲生識對象 (以液體爲生識對象 (以音波爲生識對象 (以光波爲生識對象

了別境識

身識 -依意根 依身根 緣觸境 緣法境 (以遍緣過現未來爲生識對象 (以溫度及機械爲生識對象

又名淨色根,卽五官之感覺神經(通大腦皮層各部位以起知覺) 六識所依者爲六根,前五識各依其本識之勝義根及扶塵根;第六(意) ,能使中樞神經與感覺器官發生聯繫; 識以第七識爲意根 勝義根

扶塵根又名根依處,卽眼球、耳鼓 鼻腔、舌膜、皮膚等五種器官。其關係如下表:



在; 根對境能見色聞聲, 根有增上、自在、光顯三義: 即是光顯 根能助識了別外境,卽是增上;根的本身有發識的自主功能 成唯識 論 舉出五事以說明根與識間的 關 係 (1)根能 一發識 , 卽是自 (2)

必依根;

(3)根能助識

; (4)

識

屬於根;

(5) 識如根

故能見者是根

能了別的

諸識的 能發識 的 應具 具 眼 外 要 八線 識 根必 , 與 七 應 尙須其他 境 具九緣 ; 鼻、 要與境距離 緣 , 生起 和 鼻 0 其 中 , 除 舌、 舌 助緣 , 纔 耳 眼 根 能 身 身識 識 , 始 耳 應 境 發 必 如

識

表述如下

唯

識三十頌講要

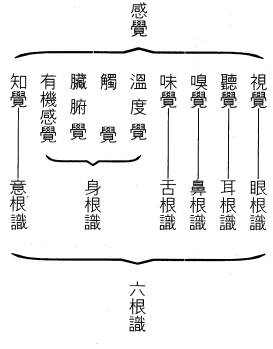
四

五

根 眼 識 界 境 空~ 虚 識 明 光 生 識 作意心所 諸 身識 舌 緣 識 第六 那 識 識 識 種 等無間緣 (八識共有)

則

與六種! 單獨作用 抑是金屬 用 神經中樞時, 屬 識 腦部的功能 0 嗅覺卽是鼻根識 例如皮膚受到 眼 根識的關係 ` 耳 後者是身 那就屬於「 其所發生的作用就是感覺。故感覺係感覺神經中樞受到刺激後產生了別外境的一 鼻 。現代心理學家認爲一切認識的作用 舌 , 件尖銳物體的刺激而發生痛覺 列 ` , ,表說明. 眼二 知覺」了!故由感覺以達於「 味覺卽是舌根識 身五識在心理學上總說八種感覺 識與第六意識的聯合作用, 如次 , 溫度覺 ` 觸覺、臟腑覺、 , , 知覺」 這是感覺;如進一 均以感覺爲起點。當一 在唯識學上屬於五倶意識的範圍 ,八種之中,視覺卽是眼根 , 是諸根生識發展的過程 有機感覺卽是身根識; 步去辨認刺激皮膚的物體是植 個刺激通過感覺器官而 識 0 前者屬於身識 , 0 茲將各種感覺 聽覺卽是耳根 而第六意識 種心理作 到達 的 物



眼識的主要器官是眼球, 發生視覺作用的是眼球內部的網膜。光線由瞳孔經過水晶體 , 屈折而射於

波的長度約在三九〇 等整個器官, 胞 網 知視神經及大腦枕葉皮層 膜的中央窩上,纔發生明白的 對於光的感覺特別靈敏 統稱扶塵根 Ó 七六〇單位之間 , 即爲淨色根之所在。視覺的刺激是光波,光波有各種長度 眼球接觸外境時 ; 是錐狀 視覺。網膜的構造很複雜,與視覺有關的計有二種細胞 細胞 (光波以百萬分之一糎爲單位) , 視神經將外境情形傳至大腦枕葉皮層 對於顏色和形像的感受特別敏捷 0 由於光波的長度不同 0 此二 , 卽 種 ,我們所能 時顯現眼 細 :一是棒狀 胞 和 眼 感受光 識 球 刺 0 故 細 膜

表 形 色 不 卽 現各 同 : 0 如 其 的 情 種 顏 下

網

膜

時

| 顔色 | 波長(百萬分之一糎) |
|----|------------|
| 샣  | 三九〇:《李墨》   |
| 青  | OCTB       |
| 緑  | 五〇〇        |
| 黃  | 六〇〇        |
| 橙  | 六五〇        |
| 紅  | 七六〇        |

各種不同的光波所表現的顏色,通常稱爲色調 ,佛學稱爲色境 。佛學的色境共有三種 : (1)顯色 ,

卽

顯明的顏色; (2) 形色 , 卽 物狀 的形態; (3)表色 • 卽 物 體的 動態 0 表述 如 下 :

顯色 表色 形色 影 青 取 長 光 捨 短 黃 屈 方 明 赤 譻 白 伸 員 行 粗 雲 住、 細 煙 坐 塵 Œ ς. 묎 歪 霧 空 高 顯色 低 假 實色 色 眼識 意識所緣 所緣 感覺) 知

耳識的主要器官是內耳 , 共分三部分, 即三半規管 . 前庭和蝸牛殼。 聽覺的 作用在蝸牛殼 蝸牛殼

唯識三十頌講要

微粒 官的 的 爲憎 的 耳 是綜合內外一 緣之聲有內聲 音 組 , 織 波 振 組 再傳 厭或懊惱的感覺 很複 振 動 織 至蝸 動 的 稱 ]聲浪 雜 頻 扶 切的音聲 率約在每秒十二次至二八〇〇〇次之間 塵根; 牛 , 外聲 殼的 其 中 0 空氣分子微粒振動快速則音波短而聲調高; 聽神經及延腦與大腦顳葉皮層稱淨色根 毛髮細 ·專司 ; 內外聲之別:內聲是有情身上發出的語聲;外聲是風林等物鼓動 , 爲非 '聽覺的 亦卽有情與無情的合聲。耳識對聲境有三種不同的感覺:一 胞 ·愉悅· , 次第由 爲毛髮細胞 亦非憎厭或懊惱的 聽神經導入延腦 。當吾人的外耳接觸音波時 感覺。 , 太過 及大腦顳 [或不及均非 統稱可意聲 0 聽覺的刺激 反之則音波長而 葉皮層 , 人 , , 立即 耳 纔發生 來自音波。 不可意聲 所 三聲調 振 能 聽到 清 動 低 鼓 和 晰 音波係空氣中分子 爲愉 倶 的 膜 0 , 的音 人類所能 相 佛 聽 , 將 違 悦的 學說 覺 聲 聲 聲波傳 0 明 能 整 感覺; 感覺到 個 內 耳 識 至 耳 所

整 篩 分 和 香 個 板 合時發出的香;變異香則於物質變壞時所產生的 惡 組 一切氣 而 香 織 達於顱內嗅球 器官稱扶 的 平等香 味通 主要器官是鼻腔 過鼻內嗅溝時接觸漿液性之嗅腺,將嗅氣溶解, 定 ` 和合香 根 , 再經嗅神經束導入延腦及間腦而至大腦皮層 神經纖維 ` 變異香五種 鼻腔的結構共分嗅溝 神經束和腦部皮層稱淨色根。 0 前三 種 香 係就氣味的好壞或利害而分; 以嗅腺 ` 嗅神經纖維 傳達於內 , 嗅覺的 卽 時 顯現鼻識之作 外側之嗅神經纖 刺 篩板及嗅 激 來自各種 和合香爲二 球 甪 嗅 氣 維 神 種以 味 其 , 中 經 , 然後穿 計 鼻腔 束等 氣 有 過 味 好 的 部

納器中 種 (2)蕈 爲 팠 舌識的 大 乳 經味神經導至大腦皮層 內 頭 藏 主要器官是舌的乳頭 散在 味 神 絲 經之末梢 狀乳 頭之間 日味 蕾 , , , 乳頭共 卽時顯現舌識之作用 於舌尖爲最多; 0 食物進入口 (有三種 腔時 : (1)(3)絲狀乳頭 輪 爲唾液 廓 。舌部整個組織器官稱扶塵根 乳 頭 所溶 , , 在舌旁及舌 在舌根近旁處 解 落於乳 面 頭中間 , , 排 其上有絲形突起 列 縫隙 如 , 味神經及大腦皮 人 字 達於 形 味 腺 較 體 蕾 前

唯 識 Ξ + 頌 講 要 散位獨頭係獨緣過去

`

未來的意識;夢中獨頭是睡眠中現起的意識

;

狂亂獨頭是神經病者所現起的

意

意識有定中獨頭

散

位

濁頭

夢中獨頭

狂亂獨頭四

種

。定中獨頭係與色、

無色界等定心

俱起!

的

意

味道. 層 稱淨色根 有可意 0 味覺的 不可意 刺激對象來自液體化學物 ` 俱相違 三 種感覺。 在食物 ,計分苦、 方面 , 亦有 酸 /俱生、 ` 甜 ` 辛 和 合、 Ì 甘 變異二 ` 鹹 ` 淡 種 性 七 質 種 0 舌識對此 種

計分堅 輕 皮膚之組 與身體相接觸時 重 身識之主要器官爲皮膚,皮膚下面有觸覺、 滑 濕 織器官均爲扶塵根;末梢神經 ` ` 澀 煖 , 達於皮下感受器,經由末梢神經傳至脊髓上達大腦皮層 餓 動四種 ` 飽 ` 渴 屬地 力 ` 、劣 水、 门、悶、 , 火、 脊髓及大腦皮層爲淨色根 風四大種所造,爲觸塵之實體 緩、急、癢 痛覺 ` 壓覺、 ` 病、 寒覺 老 ` 0 ` 黏 熱覺等感受器,分布全身 觸覺之刺激來自溫 疲 ,即時 0 此實體所分的 息 ·顯現身識之作用 軟、 勇等多種 度及物體 假 觸 0 凡 0 , 整個 外物 別 態 有

第六識 ( 依序立名 ② 意 識 籌量是非

第六意識是

遍

緑識

,

能

協有爲

無爲

切諸

法

,

綜諸經論所說

,

共有十名

0

如下所列

境涉內外 4巡舊識 (不忘塵影

⑥分別事識 (能辨五塵

(是我非他 妨礙正解 ⑩分段生死識 8四住識 (愛業牽生)

(報盡命終

心境兩別

⑦人我識

⑨煩惱障識

⑤波浪識

念念起伏

③攀緣識

致 料 加以判斷綜合 0 在 此識不立扶塵根 唯 識學中 構成 係以第七識爲六識的意根 ,其生識的功能在大腦神經中樞 切見聞覺知的空間組織 , 意識 與前 , 因 0 而聽見的 大腦神經中樞根據前 五識倶起 時 , 看到的和接觸到的 稱五俱 意識 五識各種感覺器官報告的 , 否則 空間現象 爲 獨 頭 意 識 , 能 0 獨 夠 資 頭

四 九

識

0 表述如下 獨頭 五俱意識 散位 舌俱意識 耳俱 眼 狂亂獨頭 身俱意識 鼻俱意識 夢中獨頭: 定中獨頭 偵 獨頭. 意識 意識 意識 意 意 意

獨影 質 境 種 緣 境 識思維經論所說: 種子 取 0 : , ` 實境 前五識所緣的相分,以及五俱意識緣現量相分等, (3) 帶質境、 如第七識 獨影境 切境界, 亦無所託的本質, 本 嵵 無毛 獨影境 : 以心緣心, 無法取得 的真如 皆係 非由實種子所生,而是獨頭意識自變的無體相分,分有質獨影 兔亦 八識所變的 0 無角 ⑴性境:此性境爲實種子所生 真正相分,另生異質相分,爲一 於分別心上浮起相分 執第八識見分爲實我,名眞帶質;第六識以心緣色,見繩誤以爲蛇 故名無質獨影境。其中性境唯屬因緣變; , 但第六識有時亦可作 相分。玄奘大師 此相分 在 龜毛 其 , 八識規 雞非實境界所生 都屬性境。②帶質境:係錯覺的心 非能緣心自變之幻象 種似是而: 兔角想 短頌》 非的心境。 此龜毛兔角爲 中, 帶質境通及分別變及因緣變 , 立有三 但卻 , 其中分眞帶質 如第八識心王所變的 能 虚構 一類境說 無質獨影二 爲相分的本 的 : = 心 理, 影 質 |類境卽| 種 ` 卽能 旣 似帶質二 : 名有 如第六 名似帶 無 能 獨 緣 相 是

境單屬分別變,前五識及第八識相分爲性境,第六識三境俱通,第七識唯屬帶質境 0 表述如下:



了境爲性相」,了境就是認識或辨別六根所緣的對象事物,因爲前六識的體性,無不以了別諸境

爲其行相(作用),所以二者合說。

德。 界 自由 , .聯合前五根對境生起認識。可是一旦進入轉依位後,情形便不同了!任何一根 如掌中菴摩勒果, 如 在凡夫位中,前五根祇能各緣一境 《楞嚴經》 說 就是六根互用的說明 阿那律尊者在修行時 ,眼睛不能作耳朶用 , 因用功過度,兩眼盡瞎 ,舌頭不能作鼻孔用 , 後來成就阿羅漢 ,只有第六意識 ,皆可具足六根的功 見閻浮提 纔能

力 惡卽係無記性 凡吾人一切身 , 如果和十一善心所相應,便是善性;和各種煩惱心所相應,便是惡性;和平常心理相應, 頌文「善不善倶非」 因為前六識一經接觸六塵境界,不免產生愛、憎的心理,愛、憎心理為善惡行為的 . 意業 ,是說前六識的性質 ,對於今世,他世 (由因到果) ,可以通及善、惡、無記三性。 倶屬有益的 , , 就是善;反之, 俱非」就是無記性 就是惡; 便是無記 非 原動 善非 諸諸

緣境 至 前六識緣境 必由第六意識領導,善惡應當一致,三性互相違背,不可能倶起活動;一 三性是否同時可以俱起?印度古師對此 ,持有兩種不同的看法 說則謂率爾心 · · 說謂前五識對外 是無記

性

是屬於凡夫的境界,如果到了佛位 等流心有善惡 , 如 果眼識起率爾心, ,有漏種子全部伏滅,便無三性之可言-耳識起等流善,鼻識起等流不善,依然三性可以同起。不過這些都

的, 識是無記的,而前六識卻是善、惡、無記俱通 七 依上 八兩識是非了別的;從作用上說,前六的了別易知,七、八則不可知;從本質上說,七、八兩 一而論 ,我們可以知道前六識與七、八兩識,性質完全不同,因爲就體性上說,前六識是了別

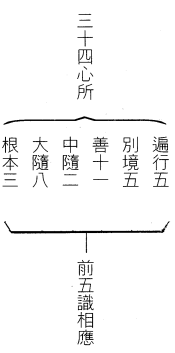
## 第 九頌:「此心所遍行 別境善煩惱 隨煩惱不定 皆三受相應」

六識的作用 心所」是心理的作用 , 因此前六識相應的心所最多, ,如貪欲、信仰、 總共有五十一 瞋怒等等。 種 當我們接觸現前的世界而. 0 「心所」梵文譯義爲 加 「屬於心所有者 以觀察時 , 全是前

表述如 所有法 具名心 有六 其 類 六類心所 遍行五 隨煩惱 煩惱六 善十 別境五 不定四 五十一種

別作用 本三;餘下的十七個心所,均和它們無關,惟第六識全部俱備 則與十 吾人觸對 。其中和前五識相應的心所 善心 塵境萌起初念時 所相應;動惡念 ,卽有遍行五心所相應;轉入次念時,卽有別境五心所相應; ,祇有三十四個 , 則與各種煩惱心所 , 卽遍行五 相應 • 別境五 切不同的 表述如下: 善十 心所 就是各種 中 隨二、大隨八 不同心 有時發爲善 理 的 根 個

切性



捨三種感覺相應;前面七 觸到順逆或平常的境緣,自然會產生各種苦、樂和不苦不樂的感覺。六識心王、心所,皆可與苦 感覺,稱爲心受(具見前文附表)。前六識的作用旣在共同了別外境,因此對於現世界的認識 種感覺,名「三受」、「五受」;亦有開爲二受的;同前五識相應的感覺,稱爲身受;和第六識相應的 皆三受相應」,受是感覺 、八兩識,因非直接緣外,故只能和不苦不樂的感覺相應 ,即第三頌五遍行心所中的「受心所」,此受心所可開爲三種感覺或五 , 經接

# 第十頌:「初遍行觸等 次別境謂欲 勝解念定慧 所緣事不同」

切心;⑵三界九地是遍行於一切地;⑶善、惡、無記三性是遍行於一切性;⑷過去、現在、未來三際是 所,名爲遍行,係指普遍相應於八識心王、三界、九地、三性、三際之謂 遍行於一 六類心所中,第一類是遍行,就是「觸 ] 等五個心所 切時 。其餘別境心所雖遍一 切性 、一切地而不遍其他; ,其個別的意義 煩惱與隨煩惱全不遍,不定心所惟 ,第三頌已有解釋。 卽:⑴八識心王是遍行於一 這 五個心 遍一

頌文別境以下三句,是說明第二類的心所,此類心所共有五個,卽「欲 」、「 勝解 」、「 念 」

慧 所 謂 別境 ,是說這五個心所,所緣的境事 , 各有不同之故

- ① 欲 壞 的境界;⑵ 境的欲樂爲惡欲 : 凡有希 對所 樂境生起希求的心理。 求實地觀察的心理,皆屬欲的作用。不過,剋實來說 所 求境 ,追求出世法的清淨爲善欲,此善欲同時亦可作爲修行精進 除渴望快樂外,對於苦惱的境界,亦希望捨離;⑶ 此所樂境 ,印度古師立有三說 : ,欲通 (1)可欣 境 善、惡二性, 所 前 欲觀境 基 希望到 礎 ご達滿 [ 其中以追求 不論境 足個 /快樂 界好 Ŧ. 塵
- ② 勝 禪 爲魔外的思想所轉移,所以又有「印 是殊勝的了 解 , 認爲能 : 即殊勝 解, 從禪定中 而 因此它的境界叫做「決定境」 無懷疑的了解,此了解建立在經驗的基礎上面。 悟入,然後講經說法,纔無隔靴搔癢的毛病 持爲性」 的詮釋 (卽不猶豫之謂 , 過去中國大陸僧伽, 有勝解的 否則依文解義 心理 便不 便能擇善固 欲學教必先參 ·踏實 執 勝 解旣
- ③ 念 : 大多依附正念 接合而構成的心境;念則是舊塵影的回憶 內有很清楚的印象 成 唯識 而 論 生起 說: 「 ,不會忘記 於曾習境, , 這種 令心 心理 明記,不忘爲性 。其間有邪正之分,正的塵影爲定所依止 便是念。它和想不同 ,\_\_ | |---就是對于過去曾經習過的 ,想是綜合新舊塵影的 ,故普通的 東西 活動 予 禪定 以 在 改造 腦 筋
- ④定:亦名等持 洋人稱爲「精神集中」 無常、 正定 無我 對於所觀境,令心專注不散爲性 的 0 所觀 便是理觀。修觀的結果, ,其實就是思慮歸一的心理狀態。佛教名此狀態爲 境依教理來說 計 有事觀和理觀 可以產生智慧, 。 和 〈大學〉 二種 所謂 故定學被認爲是智慧的 如觀想西方極樂世 知 止而后有定」 <u>ー</u> 三 味 界是事 的意義! , 亦 前 有 譯 觀 相 爲 似 觀 正 西
- ⑤慧:慧是「 智慧」,以抉擇事理爲性,袪除疑惑爲用。有「世間慧」與「出世慧」之異:世間 慧帶有

統解釋認爲信有三性:⑴樂 唯 。卽是心理的歸趣 七 八兩識俱無

煩惱 法所產生的智慧;「 通善、惡二性,名「有漏慧」。出世慧純**屬**善性 思慧」 是觀察義理所得到的智慧; ,可開爲聞、 修慧 」是由修定所得到的 思、修三 種 :「聞慧」 智慧 是聽聞教

這五種心所因爲不是普遍于一切心王,第八識全無,第七識只有「慧」心所一種 ,故不名遍行而稱

別境。表述如下:



+ · () 善謂信慚愧 無貪等三根 勤安不放逸 行捨及不害」

第

無癡」等三善根。所言善心所者,謂唯善心中方得生起, 本頌說明此第三能變識和十一個善心所相應。第二句 「三根」二字,係指 非其餘心理所有故。表述如下: 「無貪」 無瞋」

③ 愧 ② 慚 6無癡 **⑤**無瞋 8輕安 9不放逸 ①不害 前六識相應

十一善心所

①信

**④**無貪

⑦精進

(I) 行捨

十一善心所只和前六識相應, 其內容的意義 略述 如

 (1)信:謂信仰 ,就是愛樂;⑵欲,含有希求的意思;⑶心淨 能發生熱情與力量。信仰本有邪、正之分 ,謂心不雜! 此心所專指正信而言 亂 ,不染污 信信 0 傳

識三十頌講 要

術者, 心 的差別 ②信有實者 能作濟世利人事業者等 就所 , 信 卽 仰的 實事實理的 對象來說,也有三向: 因果性和理性 ①信有德者, (3)信有能者 , 如佛 能謂. 才能 菩薩 ` 技能和能力 阿羅漢等以及世間有德之 , 如通達五明學

- ② 慚 : 依自法力,崇重賢善爲性 0 有此心理, 即能羞恥過誤,息諸惡行 , 使善根日漸增長
- ③愧 此心 : 依世 理就是 間 力 《孟子·盡心》篇第六章「無恥之恥,無恥矣」的心理 , 輕拒暴惡爲性 0 亦即從社會輿論上 , 聽到別人的過失 , 替其羞愧 而 內自反省的心 理 0

道中 教典說明慚、愧二法 **④無貪** |慧可大師偈,有「無端面發紅」之句(見惠光禪師《禪學指南》 種轉凡成聖條件之二。如《涅槃經》十七云「有七聖財,所謂信 , 禪定境界愈高 : 。足見慚、 「貪」卽貪愛,指對世間財 愧二法,不但可以資成道果,而且是進登「聖位」 ,此種心理亦愈濃厚,往往看見別人做壞事 ,不與六畜共同,以修梵行者爲最勝。換句話說,就是畜生道以下, 色、名、利過分追求,甚至非義而取 一六八頁) , 戒、慚、愧 便替他面紅 的必須境界。昔雪菴瑾禪師頌 ,堪爲此種境界作說明 , 0 刻薄吝嗇, 多聞 因此佛經特別把它列爲七 智慧 無此心理;在人 不肯施惠於人 捨離故 祖 故

- 而 如果對三界樂果及有漏樂因 心不耽著,能博施濟眾, 卽爲 無貪
- ⑤無瞋 : 指對自然界或人爲所加的各種精神物質等痛苦, 能抱隨緣消業的觀念 , 逆來順受, 不怨天尤人
- ⑥無癡 指 對 切屬於緣生以外的實事 真理 ,能夠徹 底了解 而不愚蠢 乏意
- ,可以爲善,亦可爲惡;精進則是單就善的一方面而說的。簡言之,「勤修戒定慧,息滅貪瞋 精 是不雜, 進」是不退,此心所,專指爲善去惡而言, 和 勤 \_\_ 字稍有差異 勤 通

# 癡」,就是精進的內容意義。

8輕安: 治惛沉 輕 成辦世間 是輕鬆 切善法善事 ,「安」是安適。此心所是由禪定力量所產生的一 , 和凡夫粗重的煩躁相反 , 但 無貪」 種內心 ` 的感覺 無瞋 其 作 ` 無癡 用 可 以對

善根爲體。

⑨不放逸:放逸與放蕩相似,指缺乏有規律的生活或正當的工作以致心意奔馳而說。不放逸與此相反 能約束懶散的身心,步入規律化的生活,使善根增長,修行成就。此心所以精進與無貪等三善根爲體 , 它

⑩行捨:「行」是五蘊中的行蘊,「捨」是捨棄執著,此心所簡別不是受蘊中的「受捨」故名「行捨」 實際就是平等、正直的無分別心,對於個人修行的一切善法,不再繫念執著的捨離心理。其所依之

體,和不放逸相同。

⑪不害:卽是不損惱外物,不使一切眾生精神肉體遭受痛苦或威脅之謂。這是在無瞋善根上假立的 心所。內心如果有此 便能利樂一切有情, 爲大悲心的起點 一個

十一善心所中,輕

安、不放逸、行

捨、不害四法是

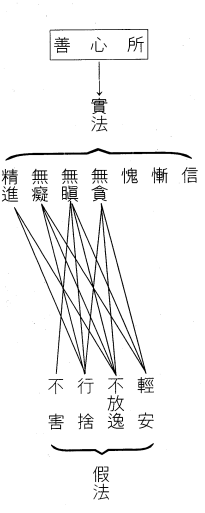
假,以依別法爲體

故;其他七法是

故,表解如下:實,以有自體性

唯識三十頌講

要



五七

#### 第 + 頌 煩 惱 謂 貪 瞋 癡慢 疑惡見 隨 煩 忿 恨覆惱 嫉 慳

①貧:謂貪欲或貪愛 心 所 有根本煩惱和 , 以染著爲體 隨煩惱二類,根· 0 即對 .現社會各種適意的精神、物質生活及天上有漏樂境 本煩惱共有六種 , 每 種 均可產生別種 心 理 , 故以根 , 不 本立名 知虚 幻

無實

心

起貪著的

心

理

,

爲未來苦果的造因

- ② 瞋: 等行爲 上者多患無明 與慈悲心相 爲惡業的 0 必 反 根 須兩者互濟 卽 本。 對 菩薩修 切逆境生起憎恚心之謂 , 方能趨入正 行有 兩 種 偏 覺 向 : 0 爲智增上,一爲悲增上。智增上者多患瞋恚 0 此心理在社羣生活中, 能引發惡口 毆鬥 殺害
- ③ 癡 • 卽 愚癡而 無智慧之謂 ,一名無明, 爲一切染法之所本 (其詳具見第六頌解釋)

0

- ④慢:就是貢高我慢,細分共有七種(見第六頌)。
- ⑤疑: 眞理和 用主觀的見解 世 出世 間 切因果律 對 切事理抱不信任態度之謂 0 如果認識不清,有了猶豫 0 論 ,卽能障礙各種善法的生 云 : 於諸諦理 , 猶豫 爲性 起 0 諦 理是四 諦的
- 6 ) 惡見 如 因果的: 此 論》 印度 味是我 身死後可以易胎 名爲總執我 有 作 泛 菲 用 名不正 八持牛戒 Ĺ 和 事實 故成惡見 , 見, 為人;執斷的 即第七識之我見 , , 使 效牛低頭食草, 爲不合事理的見解。其數有五: 人斷喪善根 0 (5) 戒 禁取見,執自己所守的戒條爲最勝 則以爲死後一 0 0 (4) ⑵邊見,不明輪迴之理, 以爲死後可以升天。其實這是不合解脫道的 見取見 切歸于幻滅。 , 執自己的見解 (1)薩 迦 (3) 邪見 耶見 依身見而起; 爲 正 ,譯 確 , , 此見包含甚廣 認爲依之而行 0 日 此見爲 有 身見 執常或執斷 , 切 簡 (諍論) , 但他們卻 稱 미 其最要者爲 裑 的 身 見 執常 涅槃 起 點 , i以爲正 的 解 瑜 脫 大 不 以 其 伽

確

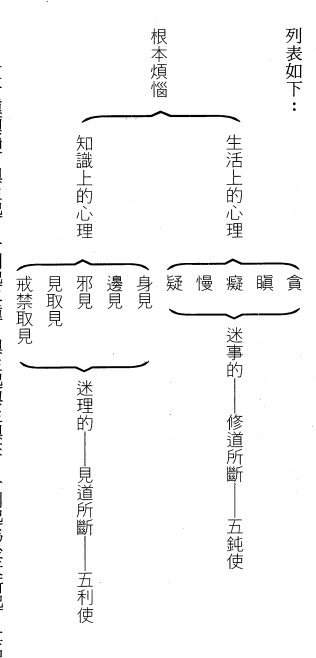
,

所

以

成爲惡見

的病態心理 謂此五事能驅使有情輪迴六道,受諸苦惱;鈍者,謂其斷之不易),又名思惑或修惑(惑係煩惱異名) 具如第七頌所說;大乘證入初地,卽斷見惑,從初地至十地,皆屬修道位攝 爲實際生活經驗的病態心理;後五迷理,名五利使 以上六種根本煩惱,由惡見開爲五種 。小乘入初果 ,頓斷見惑,從初果至阿羅漢道 ,卽成十種根本煩惱。前五迷事,名五鈍使(使字具驅使義 (其性銳利易斷故云),又名理惑或見惑,爲知識上 ,俱屬修道位攝, 漸斷八十一品修惑, , 地地漸斷修惑 其內容



三種,第七識有貪 見取見」 這十種煩惱有俱生起、分別起二種:俱生起與生俱來,分別起爲後天所起。其中「 ,「戒禁取見」屬分別起 、癡 慢 身見四種 ,餘通俱生起及分別起 ,第八識全無。列表如下: 。第六識十種全備 , 前五識唯具貪 疑」及「 邪見」 瞋 `

癡

唯識三十頌講要

見取見へ 邪見、 身見人 疑 慢 瞋 戒禁取見、 邊見、 癡 前五識

根本煩惱

慳、誑、諂 大隨煩惱八種。這些煩惱都是跟隨著上面六種根本煩惱而起的枝末煩惱。其中忿、恨、覆、惱、嫉 上去,故名中隨煩惱;掉舉以下八種範圍最大,不但能普及一切不善法,而且通及有覆無記 隨」是跟隨,隨煩惱亦名隨惑,共有二十種,計分三類:⑴小隨煩惱十種;⑵中隨煩惱二種;⑶ 、害、憍十種只能局限於自身的作用,故名小隨煩惱;無慚 、無愧二種能擴展到 ,故名大隨 一切不善法

隨煩惱

煩惱。列表說明如下:

小隨

忿、恨、覆

惱

嫉、

慳、誑、諂

` 害、

憍

(局限自身作用

中隨一 無慚、無愧 (通一切不善法)

大隨八-掉舉、昏沉、不信、懈怠、放逸、失念、散亂、不正知(通不善法及有覆無記

## 甲、甲 小隨煩惱類

- ① 忿 : 以瞋心爲體 , 對自己當前不如意事 , 發生憤慨 心 理 , 即俗言冒火或動 氣 , 能引發 切暴行
- ②恨:: 亦以瞋心爲體 係繼忿怒之後生起的仇怨心理,但在外貌上不一 定有表情
- ③覆:作隱蔽解,卽對自己所作過惡,隱蔽不肯發露之謂 以入涅槃。 因爲 八識田中種子,必須發露 方能焦枯,否則染污種子存在 ,爲癡所攝 0 行人有此心 , 無法轉識成 理 ,卽不能解脫 智 煩惱
- 4)惱 : 作慍怒解。 係繼憤恨之後所生起的乖戾情緒 ,以瞋心爲體
- ⑤嫉:作妒忌解 亦以瞋心 爲體 , 爲痛恨別人諸事勝過自己之謂。此心所能使人無端生起憂戚, 甚至幹出損人的勾當
- ⑥ 慳 : 即是鄙吝。指吝惜自己財法,不肯惠施于人之謂,爲貪愛所攝

來

小 隨煩惱十種 ,本頌只說六種,其餘四種轉入次頌續講

十三領 : 誑諂與害憍 無慚及無愧 掉舉與昏沉 不信 並 懈 怠

第

:

本頌第一句續講四個小隨煩惱,第二句講中隨煩惱,末二 就是欺騙。 有此 理,言行卽不誠實 爲邪命行爲的 一句接講四 種 屬 貪 個大隨煩惱 癡各 分所

,

,

癡

8諮 ⑦誑 : 用言語曲 意承順他人之謂。係媚態的 心 種 , 有此心 理 , 即無正義感 , 其居心必定險 攝 曲 屬

分所攝

⑨ 害

與不害相

對

卽

以違理之事

,逼惱他

人

心

無悲憫之謂

0

係以瞋

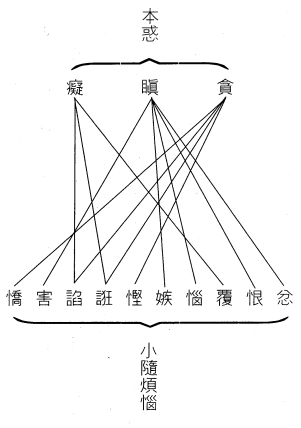
心

爲體

⑩僑 音義 同 .驕 0 對自己 學識 技能或相貌 地位產生優越感 恃以凌人之謂 0 屬染法之一種 爲貪愛

所攝

以上十種小隨煩惱,均屬情緒的作用 , 與根本煩惱的關係,略如下表:



的 理的抉擇與判斷 其目的性的 外部有著不同的表情 和理智相反的情緒與情感等作用。唯識學把這十種情緒視爲小隨煩惱 不發生急劇的 無組織的、無條理的 據現代心理學家的看法,一切情緒,大多是由強烈刺激所引起的反應,其反應的狀況往往是混亂 貫動作 激動 0 , 楞嚴經》言:「純情則墜,純想則飛 復由急劇的激動 ; ,即身體的內部,亦呈現生理的變化。蓋吾人在正常心理之下,一 情緒發生時, 。例如憤怒情緒的生起,常會使人暴跳如雷,喪失理智,當情緒發生時 則這種目的性的動作立被破壞,所有神經、肌肉 而導致生理的變化, 使心跳與脈膊加速 情想均等 生於人中 卽以其能產生不良後果之故 , 血壓增高,從而 」其所指的 切行爲 臟腑、 腺體 情 影響對事 ,皆爲有 就是 不僅 , 無

# 乙、中隨煩惱類

①無慚:不尊重自己人格 ,毫無羞惡觀念之謂 0 儒書說:「君子常見己過 故能無過;小人由不見己

過,故常蹈過。」無慚就是不見己過和恣意爲惡的行爲心理。

②無愧:對他人過失或社會物議,不能反省策勉的行爲心理。

此二心所與慚 愧心相反,和根本煩惱的「貪」有互爲因果的關係 ,如聽其潛萌滋長 能蓋覆眞如

本性,普遍適應于一切惡行,爲墮落的造因,其範圍較小隨煩惱爲廣, 故以中隨立名

道。 修行人如不能勘破此理,出世聖道,卽無緣分(其詳具見善心所解釋) 世人每視慚、愧爲低人格的表現,無慚 、無愧爲人格之高超者,是皆無明顚倒的看法 ,非出世正

# 丙、大隨煩惱類

①掉舉:妄想紛飛,不能止息之謂。此境界在念佛或坐禪得力之時,最易生起 ,能妨正定及行捨 , 爲

「貪」、「癡」各一分所攝。

②惛沈:亦作昏沈。卽神智昏昧,多增睡眠之謂。有此心理,則精神頹廢,作事無心,在出世法上 礙 止觀,不能修行正道,爲「癡」分所攝 0 , 妨

③不信:與正信相反;指不信三寶功德及因緣果報、實事眞理,一 切撥無,誹謗聖賢,流入邪見。

亦爲

「癡」分所攝。

④懈怠 即懶惰的 異名。行人有此心理 ,必至虚度光陰, 不肯努力爲善去惡,生爲走內行屍 ,死與草木

同腐。爲「欲」、「勝解」及「癡」分所攝。

四頃:「放逸及失念 散亂不正知 不定謂悔眠 尋伺二各二」

個不定心所和它相應。 本頌首二句續舉四個大隨煩惱和前文相啣接;後二句謂此第三能變識除上述各類心所以外,還有四 所謂不定,卽在因中不能確定其爲善爲惡之意

- ⑤放逸:與不放逸相反,謂行爲心理放蕩縱逸,常過著無規律的生活,爲「貪、瞋 癡」各一 分所攝
- ⑥失念:一名失正受,爲別境中「念」的反面。正念失則邪念增長,禪定智慧悉皆散失!所有功德不能 憶持,爲「癡」分所攝
- ⑦散亂:卽對一切見聞覺知境界,心念流蕩,不能集中之謂 0 有此則妨礙禪功, 爲「貪、 瞋 癡 各一

分所攝

⑧不正知:知是知見 癡」分所攝 , 知見不正,便是邪見 ,邪見入心,必致撥無因果, 誹謗聖賢 , 與正知相反 , 爲

此八個大隨煩惱亦和其他隨煩惱一 樣 , 與貪、 瞋、 癡三惑有其連帶的關係,表列如下:



著者按:《成唯識論》認懈怠係依別境心所「欲」及「勝解」爲體,如其言,則必失去隨煩惱意

義,故特更正如右)

效於一 理 所形成的心理因素的唯識學說,可以說是顚撲不破的眞理 能發生昏睡 在二十隨煩惱中 時 般雖可用副甲狀腺素製成的鎮靜劑予以降伏;昏沉可用興奮劑使其振作 ,對于持續性的心理狀況 病;甲狀腺賀爾蒙及腎上腺素分泌過多, , 部分僅是單純的心理作用 ,便無能爲力。因此建立在緣生法理論基礎上而由種子的熏習與現行 ,部分則和生理或飲食有關。 則容易動怒。現代藥物對忿、 0 例如蛋白質吸收不足 , 但藥物的 恨 惱 治 療 掉舉等心 只能 口

頌文後二句所指的四個不定心所爲悔、眠、尋、伺四種:

① 悔 惡 , : 惡事悔則爲善,故云不定。有四種情形, 卽追悔 亦作懊悔 ,一名惡作。 謂其厭惡已作或未作之事而追悔,能障修止 表述如下: 0 由於善事悔則爲

事惡悔善——悔已作惡事事善悔惡——悔不作惡事事善悔惡——悔不作惡事

悔

② 眠 于血 大 爲惡事 : 液 卽 否則進 和腦 睡 然因 眠 入昏睡狀態 部化學物質的變化;脈動傾注至醒覺中心,幫助該部位電 , 小孩多睡 現代科學家認爲人的腦部有專司睡眠與清醒的 0 弱 由於睡眠能使身體不自在 人亦多睡 如爲修持功德及調攝身心而睡 ,心的作用不明白 兩個部位,決定睡眠與清醒的原因係 流的活躍 障礙觀 則爲善事 慧的 , 卽 生起 故云不定 爲 動 故 物 耽 醒 覺 睡 取 每 的 視 原

識三十頌講要

唯

③尋 : 作 尋 求 解 卽 粗 淺 的 推度分別 展轉! 沉 思 , 口 善可 惡 0

4 伺 作 伺 .察解 卽 對所 觀境有極細的推度分別 亦可 善可 惡

頌 文末句「二各二」係指悔眠與尋伺二類, 各通善惡二性。 上二字作二類解, 下二字作善惡 二性

解。

以

第

八識號爲根本識

### 第 + 五 碵 : 依止根本識 五識 隨緣現 或俱或 不俱 如濤 波依水

都 苗 第八識的 頌文首句說明此第三能變識是以第八識爲依 種 子所 対轉生 , 沒有第八識亦就沒有 前七 止的 識 。不但前六如 , 這情形正 如樹 此 , 即第七章 木的! 根榦和枝葉的 識 亦是 樣 關係 0 大 相 爲 前 似 Ł 所

子 種 便不能出 識 根緣不具足 0 其間 次句說明前五識 例 眼識 此 現 可 , 配 知 必 , 須 雖有八緣 合的 其詳具見第八頌 九緣具備;耳識除去光明, 條件 必須因緣湊合 計 , 仍無所見; 有: 根 附 ,方得生起 境 、 表 明眼 空間 0 人缺乏空間的距離或光線, 應有八緣;鼻 0 光明 緣 ` 作意心 是因緣 舌 所 ,亦卽條件 身三識再除空緣 第六識 卽 使境界現前 0 第七 諸識如無許多條件 識 應 第 , 識亦不 有七緣 八 識 生 柏 種 例 子 配 其 等 合 如 瞎 九

識的 遠近 主觀 用 心 要看各人的 原 上 名 述 因 理 九緣 分別依 就眼等五識來說 中 名「染淨依」 的 視 力而定;「 ; 根」 緣 第七 ; , , 識 光明」就是光線; 即淨色根和扶 無相分種子卽無境界, 第 八識」 含有染 係前七識的 淨的 (塵根 特質 ; 「作意心所」 限本識 境」緣卽現前五塵境;「 種子變則境界亦變, , 又爲第六識的 , 即注意力;「第六識」 名 根本依」 意根 可見諸識除了眾緣以外 能 ; 空間 影響第六識 種子」 係 具有了 相當的 爲 了 別外境 生起 別 郊 距 前 境 離 皆 嵵 的 面 , 其 無 的 作

永恒不變的 個體

二識, 因緣. 無不受當時五根與五境的關係所影響 八諸識必與其相俱 如 必須聯合俱起;其餘鼻、舌、身三識,如遇因緣湊合,亦可同時發生作用,其俱與不俱的 或俱 何 以爲定。 或不俱」是說前五識有時可以聯合倶起 試以讀書爲例: 。因此頌文第三句是單就前五識相互間的關係 當吾人單獨閱書時 0 但有一 點必須注意的是,前五識不論個別生起或聯合生起 , 有時則是單獨生起 , 只有眼識生起 (不俱) 而說 , 倶起 ;在講堂聽講 與不 倶起 要看 1發識 則 情形 眼 耳 的

水本 境界風煽動 無波, 如濤 因風而 ,遂得生起,其與第八識的關係,正如濤波之依水一樣 波依水」 有 者,大的波浪叫濤,濤波即波浪之意。此波浪頌文用以譬喻前五識,水譬第 ,第八識如止水,一切境界如風 ,止水遇風 ,乃起波浪。 前五識依止第 八識

第十 六 須 意識常現起 除生無想天 及無心二定 睡眠與悶絕」

起 識 無想天: 無論行 亦有間 由 前五識只緣外境現量 於兼緣內外的關係 佛教於三界內立二十八層天,計欲界六天,色界十八天,無色界四天 斷的 住 時 ` 坐、臥 候 那就是生在無想天,或入無想定 , ,其所需要的條件比較少,因爲不需太多的條件, , 並無分別計度, 意識總是不停地在活動,其活動的結果,便是指揮前五識造作諸業 因此生起的條件 滅盡 比較多, 定,以及無夢的睡 緣缺 則不生,故常間 自由幅度較寬 眠 表述如 與悶絕之時 斷 所以時 ;至于第六 0 不過第

忉利天 夜 摩 天

界 化樂天

他化自在天

唯

識

三十

頌

講

要

欲

1

六欲天 (有男女飲食諸事)

六七

界 少光天 善見天、善現天、色究竟天 無想天、無煩天、 無雲天、福生天、廣果天 少淨天、無量淨天、遍淨天. 無量光天、極淨光天 梵輔天、大梵天-無熱天 四禪 三禪 初禪 一禅 四禪天(無男女飲食諸事)

色

無色界 五百大劫,意識完全不起,報盡恢復思想,仍入輪迴 盡定者可由廣果天直趨無煩 無想天卽色界第四禪之一天趣,小乘有部攝在廣果天內,上座部及唯識在廣果天上別立一處 空無邊處天、識 無所有處天、非想非非想處天 、無熱 無 邊 處天 、善見、善現、色究竟等天,證不還果;修無想定者則生無想天 四空天(無形色)

修滅

, 壽

②無想定:此定爲外道所修的定法之一,滅前六心、心所 死後生無想天,五百劫過,其想再起,故聖者不修此定 , 特別滅「想心所」,故名無想。 由此定力,

③滅盡定:一名滅受想定,小乘爲三果以上的聖者所修;大乘須七地菩薩方能進入此定。此定和 的 不同之處是:無想定只滅前六心、心所;此定兼滅第七識染污末那的心王、心所,爲九次第定中最高 一定。由此定力壓制 ,能使第六意識不起 !無想定

④睡眠:吾人入深睡眠時,前五識完全停止,如有夢境,則爲獨頭意識的活動,否則進入無意識狀態 頌文「無心二定」就是指無想定和滅盡定 ,因爲第六意識在這兩種定中都不起作用

⑤悶絕 即昏迷不省人事之謂。行人處在此 種狀態中, 意識便不生作 崩 0

第 + + 碵 是諸識轉變 分別所分別 由此 彼皆無 故 一 切 唯 識

變而 變義 象 知 名爲變異; 甲) , 其擺在吾人的眼前 現起的 相分爲 首句「 諸識旣能變現見、相二分,足徵係識的自證分變起異相 同 諸識」二字,泛指三能變識。此句大意是說,前面所舉的我、法二相,都是由三能變識的 (乙)見分是能觀察,相分是所觀察,同一識體, 自證分的識體,可以改成我、法二相(見、相二分),足見宇宙萬象,無非是由識 切被覺知的對象。前者名爲我相,後者名爲法相 轉變」 , 兩字計含三義:⑴變現義 除識的變現以外,更無萬象的自性可得。⑵變異義 ——謂每一識體皆能變現見 而有能 , 。此我、法二相,括盡宇宙 非由他生, ` 所的差別 因見、 、相二分,見分卽 此義可分甲、乙二 所以名爲變異 相二分功能不同故 入生 一 見 切現 所改 (3) 說 聞 改 轉 覺

變現故 呈現 認知的 能爲因緣所生法,有執取境相的作用;「所分別」是相分 法二相 目的 分別所分別」,此句共有二說, 見分執取相分時 (參閱第二頌要義附圖) 六道凡夫卽於此二相上 0 此項認知只能見外境的影像,不能見外境的 , 只取相似外境的影像 0 ,生起我 諸識因有分別、所分別,故有見、相二分,有見、相二分,纔有我 第一 說謂「分別」 法二執 , 如眼識的 表述如下 是見分,即吾人能了別事物的內在功能 實體 生起 ,亦屬緣生法,必須外境與識體相接觸 , , 因爲實體是第八阿賴耶識的 必由淨色根與光線等相 配合 本質種子所 方能 方能 此 達成 功

唯識三十頌講要第一說 { 所分別─→相分─→起法相形成法執第一說 { 分 別─→見分─→起我相形成我執

被動的 所分別是指那些似我似法以爲實我實法的 所分別是被動的 第二說認爲 主動的就是分別,被動的就是所分別。表述如下: 「分別」 自證分有變現見 是指能變的識體 、相分二分的力量,它是主動的; 東西, ,卽識的自證分,因爲一切的識體都以虛妄分別爲其自性故 亦就是見、 相二分和我 見、 相二分是自證分所變現 法二相 因爲分別是主 動 它是 的

第二說 { 所分別——見、相二分和我、法二相(被動第二說 { 分 別——八識的目證分(主動)

生法 並 現象無非由諸識與各種條件的遇緣配合始能變現 無自性 簡言之,分別與所分別卽是主觀和客觀, 並無自性 旣無自性 ,故曰「由此彼皆無」 , 故 一 切唯識」 0 由此 此主、客二觀一經透過論理的! ,因此繫屬於主、客二觀的分別所分別, 兩字指諸識的 ?轉變, 彼」 推斷, 字指主觀和客觀 便可發現其爲因緣所 便不難推知 0 以 一切 其

關 天人能 降而 於 和蟻有特殊的嗅覺,色盲者不能辨認部分普通 塵事物具有同 人類所稟受的根身為先天行為業因的阿賴耶識染 一切唯識的問題,論中曾舉出很多例子加以引證 變化 入地如空,履空如地,中陰的視界能透過障礙物而及千里之遠,貓能於黑暗中見物 這 種情形 一的感受性 無 ,但因 非以根身的差異而變更其對客塵事物認識的能力與判斷 八識 俱能轉變, 人所能分別的顏色,病 因 、淨種 。拙作〈唯識史觀〉一文對此曾有如下的論述: 而 被 知 子所賦與, 的 世界 , 同一界地眾生的根身雖對客 並 無 人的味覺每隨其體溫的昇 一定的形質實體 例

這段論述,可爲唯識無外境的有力說明。

十八頭 由一切種識 如是如是變 以輾轉力故 彼彼分別生」

熟諸 果報 切 種 故 識就是第八識, 云 切 種 0 由 於第 因爲第八識在有漏界中 八識的 作用 在 種子 , 含藏名言、 故本頌首句 我執 係指第八識所含藏的 ` 有支各類種子 種 , 能生起等流 字 而說 , 不 異

持種

的識體

子自類 緣 萬 遇 緣 和 如 卽 因 象的 如 此 素 界地 是和 , 0 是 普通色法只需因緣及增上緣 在 0 0 此因 變化 試以十法界的 助 如 種 的 相 唯 緣 是如是變」 識 高 生 子相配合的 中 素可分爲 低 , , 不出生 卽 不沒不失, 卽第 能變 純視遇緣生起現行種子的善惡以爲定。緣有四種: 現 者,是說第八識內每一潛伏的 條件 果報爲例:一切眾生造作善、惡諸業,其習氣 八識 「 因 」 ` 住 如是果法 0 的 ` 異 遇外緣引發,卽起現行,變爲十法界的依 這二種因緣都是諸法生滅的內在因素。 本質相分種子 ` — ` 緣 滅四 0 ,心法必須四緣具足, 二二種 重言如 ]階段 是者 ; , 0 嚴格來說 此四階段的 緣就是形 , 1種子, 是顯諸法種子之多, 成事物結果的間 , 方能發生作用 因就是對於事物結果而說的直 流轉過程,並非偶然發生, 如遇外緣引發 有形的物態 口 卽 [熏第八 接原 0 因緣 正 其意 , 卽能 是形容其變化程度之繁 因 識 ` 報 義 , 等 與 變現各種 略 0 , 無間 名疏 (無形的精神 依 成爲潛伏 如 而是有其變化 下 ` 緣 接原 述 正二報的莊 因 果法 緣 ` 所 的 因 , 作用 在 緣 種 0 緣 如 催 子 是 名親 嚴 識 的 皆係 內 因 種 增上 中 此 穢 在 子 種 因

- 1 大 相 緣 涵 蘊 : 依上述的 而 無嚴 格的 解釋 依 晶 , 別 因是原因 正 0 由於種子的 一報的 ,緣是助緣 緣 現行爲變現外境相的主要原因 性質並不相同 0 但在教 , 理中「 故在識變的 因 過程 緣 中, 二字 種 常 子 的 因 功 万.
- ②等無間 緣 卽 前念爲後念作開 導 , 滅 生 相 互接 續 而 無間 **| 斷之意** 0 這是就心 心所 法 而 說 的

能

遂

被

認

爲

生

起

`

親

因

③所 緣緣 謂 心 心所 法的 生起 必須有其所緣的境界。 此境界能作心 心所生起的條件 如 見分起則

七二

相分生,相分起則見分生,故名所緣緣。

④增上緣:不論有爲法或無爲法 (5) 信 之, 道位欲知四諦真理而採取行動者,名未知當知根;在修道位雖已了知四諦真理,但爲進斷餘惑 用);⑶男女二根(對種族繁殖有增上用);⑷苦、樂、憂、喜、捨五根(對善、惡業果有增上用); 諦理重復了知者,名已知根;無學道發無漏智,名具知根。此三根對出世間清淨有增上用)。 即係依附下列六事而建立:①眼等六根(對所觀境有增上用);②命根 勤、念、定、慧五根 (對世間清淨有增上用);⑹未知當知、已知 ,凡能幫助其他色、心二法發生作用的事物 、具知三無漏根 ,皆得名爲增上緣 (對一期生命相續有增上 (行人在見 表解如 扼要言 對四

六事二十二根

小乘 《俱舍》對因緣的看法,立有四緣六因之說;《唯識》 則是依於十五處意義的差別而建立十因:

①語依處:緣法起想,依於言語,建立稱謂,名「隨說因」。

②領受依處:從所感受的事物上 者獲得,名「觀待因」 觀察此法的原因 ,能令其他諸事或者生起 ,或者安住 ,或者成就 , 或

- ③習氣依處:未成熟的種子,無貪愛滋潤 ,雖不現行 , 但有牽引遠果的功能 , 名 「 牽引因」 0
- ④潤種子依處 : 成熟種子被貪愛滋潤後, 有生起自果的功能,名「生起因」
- ⑤無間 滅 依處 : 卽心 、心所法的等無間 緣 0
- ⑥境界依處:指心法所緣境,義與所緣緣同
- ⑦根依處:心、心所法所依的六根
- 8作 用依處: 除種子以外 , 間接有助於現緣生起的工具作用
- ⑨ 士 用依處:除種子外, 切人爲的力量
- ⑩真實見依處:除種子外,對一切有爲 ` 無爲諸法,能幫扶增長和引證者

0

- 第五至第十依處能夠助成世 、出世 間 切因緣 , 同名 「攝受因
- ⑪隨順依處:善、惡、 界可爲上界因 ,上界則不能爲下界因) 無記三性的現行與種子 0 , 能隨順引發同類三性諸法而不相違,名「 引發因

〒

- ⑫差別功能依處:功能爲種子的異名,差別功能就是色 的差別力用 ,絲毫不容相混,故名「定異因 0 心諸法的一 切種子。 這種子有能生自果和 證果
- ⑬和合依處:由領受依處至差別功能依處的十一 作用 依此 作用立名「同事因」 處, 在生、 住 ` 成 得四種果法中, 皆有其和
- 4 障礙依 處 :對生、住 成 ` 得四 種果法作相反的障礙,使其不能成就 ,名「相違因」

0

⑮ 不 障 礙 依 處 : 與障礙依處 相反 而對於生、 住、 成 得四種果法聽其自然發展 不予障礙 名 不相

唯 識 + 頌 講

Ξ

要

違因

|      | 10    |       |        | <del></del> | <b></b> 因                              |                                  |       |       | #0    |       | 此十二        |
|------|-------|-------|--------|-------------|----------------------------------------|----------------------------------|-------|-------|-------|-------|------------|
| 下目量豆 | 相違因—— | 同事因—— | 定異因——  | 引發因——       | 10000000000000000000000000000000000000 | 聶 ラーーー                           | 生起因—— | 牽引因—— | 觀待因—— | 隨說因—— | 此十五處和十因的關係 |
|      |       | 和合依處  | 差別功能依處 |             | \ 作用依處、士用依處、眞實見依處                      | <ul><li>無間滅依處、境界依處、根依處</li></ul> | 潤種子依處 | 習氣依處  |       | 語依處   | 的關係,略如下表:  |
|      |       |       |        |             | 十五處                                    |                                  |       |       |       |       |            |

因、不相違因六種,但以屬於因緣法者爲限;方便因攝隨說因、觀待因、攝受因、相違因、及其餘六因 說謂這十因可用能生、方便二因予以攝盡。能生因包含牽引因、生起因、引發因、定異因 同

不屬因緣法部分,文繁從略。

唯識教理認爲由十因、四緣的交互變化,可獲異熟、等流、離繫、士用、增上五種果法

②等流果:由善、惡、 ①異熟果:依有漏善、不善業引起八識自體相續的無記果,果不同因,名異熟果 無記三性種子所引生的同類果法,其果似因,名等流果

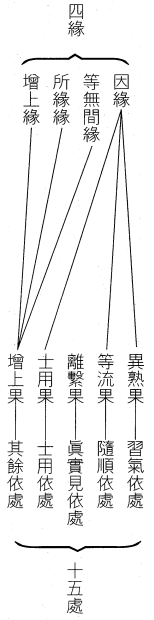
七四

③離繫果:離有漏法煩惱的繫縛而生起的涅槃果。

④士用果:由人力和工具所完成的作業果。

⑤增上果:由增上力所生起和攝盡上述四種以外的各種果法

四緣、十五處、五果的關係,略如下表



數十年, 多不同的條件和第八識的種子相配合,以現起其應得的果法,此種現象,即第二頌所說的異熟能 再由學校生活轉入社會生活 綜觀上文,可知種子雖爲變現外境相的親因緣 如一 幕活動: 的電影 相 ,這是大變;在每一大變中,還有許多日常生活細節的 似 , 其間有大變亦有小變。少年時代由家庭生活進入學校生活,青年時代 , 但必須各種條件的互相配合,境界方能出現。人生 小變。每一 變皆有許 變

說, 子生各類現行 由 以輾 種 字的 轉 力用 力故 ,各類現行再熏習成各種種子,輾轉往復,遂使生命的輪; ٠, 生起現行的八識心、心所法, 彼彼分別生。」分別是指 八種現行識的 復由現行八識的果法力 作用 , 彼彼指 轉 諸識的、 , , 永 再熏習成 無已 心王、心所。 時 種子 1 0 如果各類 此二句是

## 第 + 領 : 由諸業習氣 二取習氣俱 前 異熟旣盡 復生餘異 熟

此 頌說 朔 有情生死輪 迴 前後相續的道理 0 生死輪迴起因於造業, 業」字梵語 羯磨 , 譯義

唯識三十頌講要

動的 以思心 作 果 果 漏 0 業的 結果 通指 卽 熏在第 吾人 所 體 爲中心 , 在唯識學上稱爲現行熏種子,因其在心理上幻出幻沒的速度極快, 、身體: 就 ` 八 識 天行爲諸業,包括善 是 內 的 , 思一 發動身 行 成爲將: 動 0 ` 我們日常起居活動 語言的 語的活動 來遇緣感果的 表 、 惡 、 示以及意識的思維等。 心心 無記三種 功能 理學上的行爲心理 , 面臨外界所 未感果前 ,能感分段生死;無漏業爲出世的淨業 業的 總名習氣 觸對的各種環境 ,就是指的思心 種類很多 , 大體 所的活動 均能引發內心 因此大多不能感受當前之 可 分有 而言 漏 的 無 能 思心 此思心 漏 感 所 無 類 所活 漏 卽 有 聖

,

0

引 是此 體 識 的 的反作用 行 潛伏的種 氣 而 中 反作! 六道輪 一之說 滿 皆可視 此 事 習 \_ \_ ] 用 種 將來遇緣卽能感果 0 試就物體 子; 力以 業 迴 力 必 然性 是熏習 的 爲習氣的 , 引業近 爲形 動的習氣係表諸於外的行爲習慣 推動機身的 流 轉 的 過 成善 反應 來講 程 表現 似牛頓已發明的引力 氣 , , 則 惡感果差別 前 物理學稱爲反作用定律 當甲物體加壓力於乙物體而使其運動時 0 0 因此 經言「假使百千生,所作業不亡,因緣會遇時,果報還自受」 進) 是氣分, 爲達成因果迴向的必然途徑 0 習氣 再就佛學而論 由熏習所成就的氣分 的 動 力 , 爲導使依業感果的攝力;滿業卽行爲業因對於人己 詞可說是由過去作業活 因此 0 諸凡吾人行爲的作風 , (現代噴射機的構造 唯識教理在業種子中, , 因 0 果迴向的形 習氣的 , 即名習氣 種類 ,則乙物體亦必加相同 態即 動遺留下 0 不只一種 , ` 舉止、 習氣有動 爲引 卽是利用 分每 來的 芀 儀態以及帶有 加 一行爲 氣體 故 反作 靜 種 頌文首句 :用力的 二類: 向後 動 可能感果的 力 的 噴 , 因 有 綜合: 射 壓力於甲物 其所指的 靜的習氣 貫性 損益 存 時 諸業 作 功 所 在 關 第 的 產 用 係 生 就 卽

第二句 取 字是執取 ,二取指 能取」 和 「所取」。 能取係一 切心 心所體 所取是見 相二分

著, 含義 法 和名色 二執 執著見分爲實我 , 可 色爲色蘊 以通及一切法相, 說謂能取是見分,所取是相分; , 名指其餘四蘊,二字合解, ,相分爲實法 其本身的界說,很難捉摸,但我們可以確認它是內心思想上極堅固 ,時間旣久,便成習氣。在有漏界中,習氣的種類 · 還 有 即五 說謂能取是我 蘊義)。當二 取 所取是法 執取見 、相二分時 0 簡言之, , 計 , 卽 有三 取 便形 的 種 成 兩 種

①名言習氣:此習氣有二類:⑴表義名言;⑵顯境名言。表義名言如上面所說 象 所生的果如明鏡鑑物一 顯現或能變現境界。我們對於某種不知名的東西,亦能在腦內烙上印象,這印象就是顯境名言的 養成之後,就是表義名言的習氣。顯境名言的顯境是指心識的作用 不是天空的月亮,但人們習慣用它代表天空的月亮,後來便乾脆把它作爲天空的月亮看待 符號。因爲這些符號可以表達每一事物的意象、義理或概念,使人引起相同的感覺。譬如「 此二 種名言都可以熏習成種子,成為第八識中一種習慣性的動力因 樣,除了方向顚倒 (因作果受) 以外,能和原始的因相似,名等流因果 ,前六識不但能了別境界 , 作爲生起諸法的 ,就是能 銓表義理的 親因 , 月一 這 緣 而 種 字並 名稱 0 且 其 印

②我執習氣:我執指由主觀心理所形成的實我執著而說。因爲人的精神肉體,祇是四大、五蘊 執 有實無 身 分別心,兩執 分別心及生活上的 : 此執 細胞 精神方面 ,眾生認無作有,故名爲執。此執係依「我見」 從 無始 七年後色身所賴以組成的細胞 似具有 前念後念 以 習染, ·。 此二 來 , 與生俱有 者爲一切有情流轉生死的主因,其所熏成的種子 爲見道所斷。第七識執第八識見分爲實我 , 時刻都在變化 , 係屬本能或本有的我 ,已不是七年前的細胞 ,並無固定不變的實體;肉體· 執 而起,一名遍計所執法。共有二 ż 爲修道所 , 此二者從持續性的 , 斷; 但有俱生我執;第六識 方面 , ②分別我執 本屬名言種子 每日均有 ... : 種 間 此 許多新生 執 : (1) L 能 耙 觀 因其能 俱 假 於 察 合之 生我 和 切 似 死 起

有情發生自他的差別,故名我執習氣。

③有支習氣:此習氣以緣覺乘的十二因緣 程 「行」與「有」,有卽業有,故一般視有支習氣爲異熟習氣。此習氣所熏成的業種子,有異時而熟 。其中每一支分可以代表生命的一個環節,包含有業習氣和二取習氣,因其流轉生死的重 (詳下文) 而得名,一名十二有支,爲吾人生命發展的全 點 部歷 在於

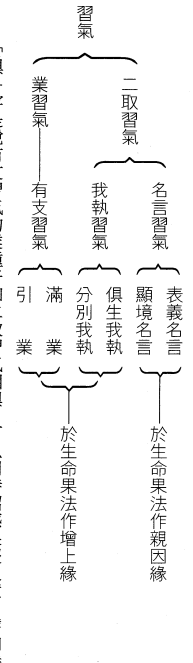
吾人生命果法作增上緣,感異熟果。表述如下: 有支習氣則爲業習氣。其中名言習氣對於吾人生命果法作親因緣,感等流果;我執習氣及有支習氣對於 頌文二取習氣指名言習氣及我執習氣,因此二種習氣執取「名言」及「我」與「我所」以爲境故;

異類而熟

,變異而熟三種含義,能感三界異熟果報,果不同因

,故名異熟果

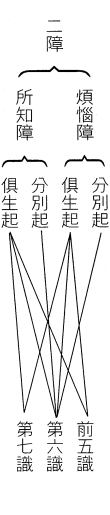
0



有情 戒的戒相和 布 施 ,因此感果時這三種習氣同時發生作用,並不互相牴觸 財物 俱」字是說有支習氣的業種子和二取習氣相倶,可以同時招感果報之意。譬如持五戒生人道 人體不 易得財物 一樣,果不同因,故名異熟果;人道中的貧富 即以別人所受的苦樂,作爲自己之所受) 要視前生有無布 這是等流果;而我執則可通及 施 以爲定 因 果 二切 , 五 相

唯識三十頌講要

生 煩惱障由我執 , 能障菩提妙果 異熟果通指一期的報體而說,其感果的原因爲引、滿二業與煩惱、所知二障 而生 , 0 能擾亂有情身心,障礙無漏聖道;所知障爲迷惑事理的根源 此二障都以薩迦耶見爲上首,以十種根本煩惱和二十種隨煩惱 。 — 名智障 爲體 業前面已經說過 0 其中有分別 由 法 執 而



起

俱生起二類:分別起只限第六識;俱生起通前六識及第七識。表述如下:

因緣 期限 漏 易。大乘行人在修道過程中, 神念念相傳 死,無形色壽期,由於迷想漸減,證悟漸增,前後不同,名爲變易;②三論宗謂聖位菩薩所得法身 便可越出煩惱障而證入無生;變易生死其說有三:⑴天臺宗謂係斷見、思惑 力 , 有爲諸業爲因,所知障的助力爲緣,得不可思議殊妙法身,身命並無一定期限 眾生由此二業、 每一期限各成一個段落,每一段落又各具生、死兩重意義。眾生感受分段生死的原因 (名言習氣) 且能 變化自在 二障, 與增上緣力 故有分段、變易二種生死。分段生死是業感的果報 ,不爲一定形色所拘限 如能斷盡二執二障,得大涅槃, (我執、有支習氣 ,故名變易;⑶唯識教理則謂菩薩出分段 的作用。若在現生的報體上不造新業 則此生死 ,亦即 **護無有** (阿羅漢) 生命有其一 地地 以上聖者的 增勝 宿債償 無非 定的形體 身 名爲 以 畢 由 , 心 無 生 於

成 異熟果識的內容爲種 前異熟旣盡 復生餘異熟」者 , 此 種子就是業種子 , 係指 切 有情生死輪迴 盡 」與「生」是指業種子的生滅而 , 無 不爲前後際互相接 續的 異熟果識所造

受,受緣愛,愛緣取 在緣起式的十二因緣上面。 因惑造業, 因業受苦, ,取緣有, 復由苦而起惑造業。故惑、業、苦三者爲循環式的生死輪迴的 十二因緣卽無明緣行, 有緣生,生緣老死。其個別的意義,略述如下: 行緣識,識緣名色,名色緣六入,六入緣觸 造因 此造 因 觸緣 建立

- ①無明:卽癡 , 爲根本煩惱之一 , 其詳具見第六頌解釋;
- ②行:指身、口、 意三種行爲;
- ③識:即阿賴耶識,其含藏的種子由善、惡行所熏成,入母胎時此識攬父精母卵以成肉體, 名羯羅藍 ,

④名色:五蘊異名,胞胎尚未發育至六根完具前,稱「名色 」;色是肉體,名指心識;

⑤六入:卽六根完備

能逐漸長大;

⑥ 觸

謂出胎後根塵相接

⑦受:知苦樂的感受;

8愛:於境起貪 ,是俱生愛;

⑨ 取 : 執取境相 馳求不休

⑩有:業有或報有,指能感異熟果而言;

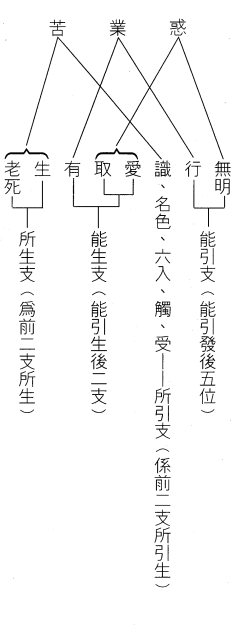
⑪生:旣有業報, 便須依業受生;

⑫老死:有生必有死

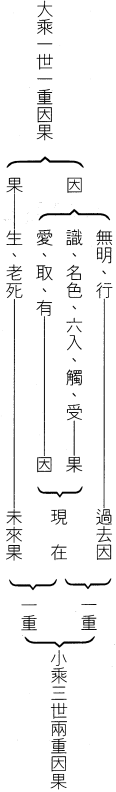
關係

列表說明如下:

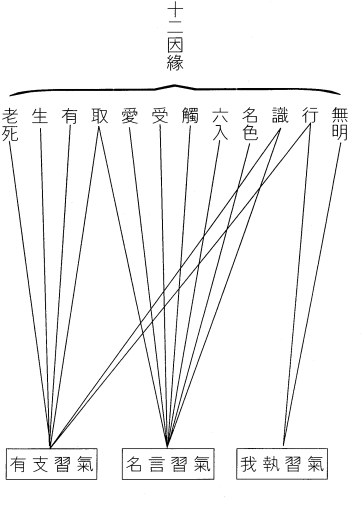
此十二支以前支爲後支之因,構成連環式的因果現象,其作用可合爲四支,同時亦不出惑、業、苦三種



大乘唯識對十二有支衹說一世一重因果;小乘則立三世兩重因果,合併列表說明如下:



表說明如下: 起,其所招感的是識的自他差別;有支習氣則能生起諸趣生死識。茲將十二因緣與三種習氣的關係 空間以及一切的語文數字;我執習氣分人我執、法我執二種,法我執可以獨起,人我執則必與法我執同 互作用,故有因果輪迴的生起。此三種習氣熏習時,名言習氣能生起根身、器界、心王、心所、時間 在大乘十因中,「行」及「有」等是業習氣,「無明」諸支是二取習氣。由二取習氣及業習氣的交 , 列



第二十頃: 固爲因果輪迴的形式,就其內部而言,卻是異熟種子的「 「由彼彼遍計,遍計種種物 此遍計所執 盡 自性無所有 和「生」。故頌文末段作如是說 爲外在的依、 正 報

耶的

自

**I類相續** 

表

現

耶的自類相續

冏

賴

賴耶的日

異名,

異熟

種

類相續。

異熟卽是阿

子的相續

卽是阿

賴

相續

,

即是世界的自

果,

縱有外緣,

亦以

內識爲主。識的自

類

非

爲

習氣

產生

的

結

有情的生死相續

無

綜上所述,可見一

切

法 唯識立三自性之說,三自性者:⑴遍計所執自性;⑵依他起自性;⑶圓成實自性。此三性可詮 切法不離此三性。本頌卽就遍計所執自性加以闡述

一切

六、 七兩識(第六識周遍,第七識不周遍);所遍計通指五蘊、十二處、十八界等因緣所生法而說 遍計是周遍計度以及意識上種種推求的心理活動。其中可分能遍計和所遍計二方面 能遍計專指 。所

度分別 賴於丙 執 的 |觀念| 係 指 而 心 丁、 從 說 理 活 而 0 戊等的 例 產 動 生 如 時 任 , 對於 切錯 組 何 合。 覺 件 緣 苟吾人 事物甲 的 想 的 心 理 事 誤認甲 物 , , 即名遍言 必 亩 不 其他事物 知 ` Z 計所 其爲 兩 執 種 情 事物 自 Ž 有 性 理 丙 爲 無 , 有 此 , 1獨立性: 丁的 自 執 性指 取 組合而 名 的實我 執 相 取 , 後始能 忽其 所 遍 實法 計 本 質 形 的 事 成 , 大 以 物 而 致 而 而 作 乙的 起 種 形 種 實 我 主 成 觀 實 的 又 有

所 遍 計境, 頌文首句係指 謂 此 能 能 遍 計 遍計 識對世 識 , 間萬 彼彼」二字是形容詞 .事萬物,莫不在心潮起伏中隨時 , 形容吾人在 凡夫地 加以遍 時 計 能 遍 計 的 心 念甚 多 次句 掐

實體 暫時 經說 旦 毁 刨 星 壞 過 後半頌 無 現 , 0 則花瓶: 的 至於外境 自 性 說 假 明 吾 象 的 無自性就是空。 , 形狀 方面 入由 和 便不 幕立體的 遍計 如擺在案上的花瓶 存在 所執生 電 ; 故說「此遍計所執 起的 影相 其 在 似 八事 實我 , 方面 無不從幻生中 實法 是由 , 泥土、 世 , , 蕳 皆是因緣假 自性無所 亦無 -轉入幻 水 不散的: 火 有 滅 ` 合 筵席 人工 0 似有還. 可 以 0 由此可見宇宙 色料等條件 幻 生幻 無 0 滅 內 .識 , 就 互 需 相 具多 不 是 切 配 緣 實體 事 合 物 而 前 成 皆是 不 面

#### 第 \_ + \_ 頌 : 依他. 起自性 分別 緣 所 生 員 成 實 於 彼 常 遠 離 前 性

依 境界知識 熏習力等因 죾 他 起法 能 都 依 脫 可 等緣方能 並 說是緣 離 非法 字 緣 它 所 菂 作 生的 所 羂 爾 依 生起 賴 生 係 而 色 的 有的 解 0 , , 心 自 緣 故 分別」二 說是緣 然法 他 諸 所 生 法 指眾緣 義 , 一字通指 而 所 , 說 是 就是依他 生 0 0 總之 分別 因 分別緣所 切 爲 起 有 ш , 凡 是指 切 義 漏 生 法 屬 , 故依 無漏 無不依賴眾多因 可分別的事物 切心 , 在 他 心 法之見分 未圓滿佛 起 法就 心 所 是因 法 不論 緣 果 縁所 以前 此 包括 是能: 條 見分必須內仗見分種 生 諸 件 , 分別的 雖 法 識 的 分證法身的 心 體 配 合 心 見相 識 而 後 或所分別的 始能 + 分 地 子 菩薩 以 生 及 起 外 由

性 真實體性, 指遍計 員 成實」 簡 所執 非 性 依字義說,「 虚假。三字合講,就是究竟圓滿而眞實不虛之意。「於彼」的彼字指依他 0 頌文後兩句大意是說:「 圓 是圓滿於一切法,無法不在;「成」謂究竟常住 如果在依他起性上恒常離去前面所說的遍計所執自性 而 無生滅;「 起 性 實 前 便

是圓

|成實性。

生空真如;由法空智破法執所顯的是法空真如。此真如卽是諸法實相,具有不生滅的特質, 法空,生空又名人空或我空 成實性應包含無漏有爲的 莫不爲真如的理性所化現,故在佛教哲學中 員 成實性有廣狹二義,狹義專指二空所顯的眞 切功德法 ,法空卽諸法空無之理。菩薩在修道的過程 , 唯識所講的是指狹義的眞如而說 , 眞如: 就是宇宙萬象的 如而言。真如是一種無爲法的理性,二 本體 中 , 由離言法性所證得。 由生空智破人我執 空就是生空 宇宙萬象 所顯的 廣義的 是 和 員

茲將三自性的眞妄意義,列表說明如下:

三性 〈 依他起自性———真空妙有三性 〈 依他起自性———如幻假有

佛教 世、 出世法依 主 客觀心理及證智的程度 , 立 有名 相 分別 正 智 如如 Ŧ. 法 0 三自 性 在五

法中的地位,約如下述:

無漏的 所變, 依 心 爲能詮 瑜 心所法 伽 師 |表事物的妄法 地論 0 故此四法 **\** 的看法 ; , 五法中「如如」的眞如 皆屬依他起 相 爲所詮 表的法相或意義 與遍計執無關 , 卽是圓成實性 0 表述如下 分別」 。其餘 是有漏 四法 心 心心 , 所法 名 係有 「正智」 漏 心 爲 識

他起; 五法 另據 如如 五法 心、心所法 圓成實性 辨中邊論》 分別」是見分,屬 楞伽經》 均無顚倒 「正智」 唯 如如 分別 分別 正智 相 如 如 正智 相 識三十頌講要 如下 ,皆爲依 則謂遍計執並無實體 所說 表 , 是 ·無顚倒· 所詮 則認「名」是能詮表事物的名稱符號 能詮 有漏心心所 情有 五法 , 但 有虚名 依他起 員 遍計執 || 成實 依他起 員 分別 名 如如 正智 相 || 成實 ,故「名」屬遍計所執法;「 三性 三性 見分 相分 顚倒 (能緣) , 所緣) 無倒 相 是所詮表的法相或意義,皆係情有 - 圓成實 依他起 遍計執 相 理無 倒 別」是有漏心 正智」與「 見二分,屬依他起; 卽相分, , 爲圓 ,故屬遍計執;

三性

依心識所變;

名

遍計執

上述三部經論,皆係唯識教典,其所持見解,雖有不同,但大體對於三自性的個別意義 多少可以

八五

成實

如

上 表 如如

遠離顚

、心所的相

得到一點啓示,故特附列於此。

\_ + 通 : 故此 與 (依他 非異非不異 如無常等性 非不見此 彼

如木頭與桌椅的 頌文首二句說明圓成實性與依他起性的同異,其中圓成實是現象的本體,依他起是本體的現象 情形相似 0 兩者有其相依相卽的關係, 所以不能說有別, 亦不能說無別 , 有

常 信 字譯義爲寂滅或無生,謂離諸生滅之法能除生死之苦而無爲寂靜, 動的意思,謂一 信而是教理的精義 三法印或四法印以印定佛說。三法印是諸行無常、諸法無我、涅槃寂靜。諸行無常的「行」字含有遷流 不能違反公認之法印 ,方能作爲憑證;佛教對佛所說法有無被外道混入,亦以四法印勘驗。不過佛教的法印不是物質性的符 有爲皆苦 無我四法。苦指有漏法, 無爲諸法 如無常等性」,係舉小乘佛學的四法印爲證。印具符信之義,世界上很多地方的公文書必須鈴蓋印 無論其爲人我,物我,皆無常一主宰之體, 切有爲諸法 ,便成四法印 , 其性質仿若科學上之定律者然。科學上之理論,不能違反公認之定律;佛教的經論 ,否則卽爲魔說。大乘經教僅以「離諸妄相」 , 空指緣起法 刹那生滅而無常住之性 0 但在教理的組織上,往往採取四聖諦中苦諦的 無常指諸行法 ,此印僅限于對有爲法的判斷;諸法無我印謂 無我指一 此印可通世出世法;涅槃寂靜印的 的一實相法印印定佛說;小乘經教則 此印僅限出世法。以上合稱三法印 切法。表述如下 四行相簡化爲苦、空 涅槃 切 加 無 用 亦

四法 { 無我———切法 } 事實

唯識三十頌講要

無殊相 是無常: 變化 的 在 無常 的 Ŀ 殊相 餘三法印 述 作 四 法 用 中 基於此一 因 , , 姑就 皆可 此 , 作如是觀 原因,故 無常是有爲法的共相 無常性來說 0 無常性與有爲法不能說是異,是異卽無共相; 圓成 , 無常是諸行的 實與依他起的異中有同 因明名詞 無常 ,諸行係指一 謂 如 複貫華 , 同中有異,一 切有的 義 通于 爲法 亦不能 他) 是本體,一 , 凡 屬 , 說是 有爲法中 有爲法皆有 是現象 <del>\_\_</del>, 是 每 生 正 法 卽 滅

如

木頭是桌椅的共相

,

桌椅是木頭的

殊相

樣

恐怖 質 恐怖 暗中 依他 實性 性 法實相) 入斷除妄念的圓 起性 日 · 見繩 心 (妄念);其實他所見的是繩而不是蛇 也就 彼」 非不見此 時 瑾 必定見到繩的相狀,這便是旣知此又知彼了 ,疑以爲蛇,妄生恐怖 看見它不是蛇 0 字指 不能 不復存在 起信 彼 依他 成實性,假若不斷除屬于妄念的遍計所執性 了知依他 論 者 起性  $\checkmark$ 說 : · — 卽是圓成實性。 ,不但在繩上離了 起性的 0 見一 「如能觀無念者,卽爲向佛智故 此句是說, 是觀見或證悟之意,「非不見」就是可以觀察得到。「 如 ,這繩上的蛇的觀念 幻假有 在諸行無常四法印 麻的本質 蛇的 , 不了 ,繩卽依他起;後來用照明器 觀念 依他 象徴 起性的 而且進 , 就是遍計所執性 員 中 成 如幻假有, , 0 , 實 我們 步 則永遠不能悟入圓成實性, 因此 知道它是用 繩的 可 以見到圓成實性 , 相 則永遠是遍計所執 要了知依他起性的 0 狀 因其誤爲眞蛇 (喩加行後由暗轉明 , 麻 象徴: 做的 依 , 他 這時 , 此 起 同 , 不能悟入 所 性 時 由 如 , 見到 以心 字指 錯覺 亦可 幻 0 譬如 證 必 以見 麻 生 Ē 圓 主起 起 圓 先 成 的 有 成 到

### 第 十 三 碵 即依 此三性 立彼三無性 故佛密意説 切 法無性

對宇宙 面 講 [萬象 是三自性 莫不執有 現在再從三自性的反面 「實我」、「實法」。 來講三無性 執有「實我 我 , 們 必有自他差別的觀念 知道 包括六道眾生 , 在 此 內的 視念爲貢高 切

我慢與 如實了. 二相 , 前起 知諸法實相 非嚴予遣除不可! 自私 心 理 , 能引生 的 造 佛 天 在 「所知障 , 能引生 《解深密經》中, 煩惱 , 障礙大菩提而不能得妙智慧 障 於宣說三自性後 , 障礙大涅槃而 不能 ,依二空觀重立三無性說 了生脫 0 因此 死 , 在修道的 執 有 實法 程途上, , 其用 \_\_ 意即 我 卽 デ 能 ` 法 在

於此

完全相I 卽部分義理尙有保留之意; 成實爲勝義有,始合中道之旨。如下 解三自性 密意」是不顯了之意。一 同 眞 0 義 蓋 唯識教理, , 誤執諸法實有自性 不是偏空, 謂佛意深密 謂佛立三無性說 , 亦不是偏 故重 表 用三 ,非一般人 有 無性說以遣其執 ,純係觀機施教 , 在三自性中 (所能測 知 , 0 名爲 應以 此與 ,不是了義 密意。 遍計執爲無 《金剛經》 總之, ,故名密意,所謂 文義之隨立 , 本頌是說: 依他起爲世俗 一隨破 佛恐徒眾 密 意者 有 可

員

說

朩



#### 第二十 ø 澒 : 初卽 相 無性 次無自然性 後由遠 離前 所執我法性

字 民 名稱符號看 相爲實有 , 卽 便把觀世音菩薩稱爲觀音菩薩 依三自性所立的三無性 使單字 成 如第七識 ,亦不例外!相傳唐太宗李世民,其「世」 事物的本身 不 · 知第 , 第 八識的見分爲因緣所生法 中國古代一 一種是相無性 0 此種執字爲 些家庭尊長或社會地位稍高之人,常不許低 0 此性依遍計所 人的思想 ,誤爲眞實的 字與觀世音菩薩的「 , 正 執性 |如見繩誤以爲蛇 個 而 我; 安立 又如 。因爲遍計所執性執我 世」字相同 一樣 般人往 , 輩或 只取形似 往 他 把代 , 於是舉一 入直 表 , 不 呼 事 ` 法二 ·問本 ·國臣 其 名 物 的

質 究諸實際 , 形 雖似而實不同 • 可見此計名字相並非實有。這便是「 相無自性性 , 簡 稱 相 無性 0

穗 緣 然生長,故云「次無自然性 頌文第二句無自然性 此種情況,一般佛學稱爲「緣生無性」。 , 而生。卽以稻穀來說,除了種子以外,尙須人工、水土、肥料、陽光、 否則 第二種是生無性。 不能生長,可見稻穀此一生物 ,就是指的生無性而言。「自然」作天然解。由於諸法是因緣所生,不能無因 此性從依他起性上安立。依他起性就是因緣所生法 ,並無單獨生起自己或次代的特性 但在唯識三無性中,則稱爲「生無自性性」 0 0 空氣等的配合, 其他事物 世間萬事 , 萬物 簡稱「生無性 , 亦可 方能開花結 作 皆是仗因託 如 是觀 而 自 0 o

三無性中,名爲 生滅的眞如法性 詮所及的東西,總名法相 第三種是勝義無性。此性依圓成實性而安立 , 勝義無自性性 般稱爲第一 ,法相就是現象,凡屬現象無不刹那生滅 義諦 , 簡 , 或云勝義諦 稱 勝義無性 ,圓成實性卽是眞如法性。依佛學講 0 因其離塵絕相 , , 不落言詮 而眞如法性 , 爲形而上 , 則是無生無滅 ,緣生的 的 東西 事 物 與言 故 此 無

後由遠離前 , 所執我法性」, 是說如果能在「依他起」上遠離一 遍計所執」 的實我實法 ,顯出眞

意義 實的境界 此 二句是重申第二十一 , 專指 , 卽 圓 成實性而 可建立第三的勝 說的 頌後半段的 。 <u>=</u> %義無性 無性

無性

生無性 相無性 勝義無性 倌 眞 妄 依圓 依依他起 依遍計執 成 雷 三自性

與三自性的關 第二十五 須 .<u>:</u> 係 此諸法勝義 略如下表 亦卽 是眞 如 常如 ズ 其 性 故 卽 唯識

:

從上頌 我們已 ]經知道圓成實的勝義無性,就是指一切諸法的勝義諦。 ( 成唯識論 » 區別勝義諦爲四 種

實性

唯 識三十 頌 講 要

- 1 世間勝義 法 故名世間 : 勝義 名體 開 顯 現諦 。卽五蘊、十二處、十八界等,因其事相粗顯, 具生滅 的作用 屬 世間
- ②道 境界, 理勝義 故名道理勝義; :一名隨事差別諦 0 卽苦、 集 ` 滅 ` 道四聖諦等, 因其因果差別 , 道理宛然 , 爲 無漏 智所緣
- ③ 證得勝義: 度 ,故名證得勝義 一名證得安立諦 0 卽我 ` 法二空所顯的 真如 , 因其修觀證理 , 境界殊勝 , 非凡愚所 能 測
- ④勝義勝義: 名假名離言諦。卽一眞法界,因其聖智內證,體絕言思,非上述三種勝義可及,故名勝

勝 几 義 世間 勝義勝義 證得勝義 道理勝義 勝義 二空真如 四聖諦等 蘊處界等 眞法界 假名離言諦 證得安立諦 隨事差別諦 體用顯現諦

說明如下:

關

係

,

列

義與

兀

諦

的

義勝義

茲將四

勝

具有上 法界 來說 法二空觀證得眞如法性 如 首二句啣接上頌 一述的含義 係如常 纔是滿證的 **遍計執是虛妄** , 表無變易! 所以是宇宙萬象的 圓成實性。至于「眞如」 , 說明諸法勝義 圓成實是眞實;從世俗與勝義方面來說 , 但在菩薩修道的過程 兩字合講,卽是眞實如常而無生滅之意。後二句說明眞 本體 , 就是眞如 0 又據 兩字的 中 , , 《成唯識 意義 此勝義指第四 究屬分證階段 ,按照傳統的解釋: 論 的說法 , 依他起是世俗 種 , 勝義 尙 未到 , 而說 唯識性略 達 因 0 圓 因爲第三 眞」係眞實 , 果滿 圓成實是勝義 有二 如面對諸 種 的 地 種勝義雖由我 從眞 步 , 簡 法 時 非虛 只 0 爲了簡 妄方面 有 妄; 因 其 眞

別虛妄與世俗,所以只有圓成實性,纔是唯識的實性。

第二十六頌: 乃至未起識 求住唯識性 於二取隨眠 猶未能伏滅

示萬有本體就是眞如;本頌至第三十頌則在說明修因證果的方法步驟 前面二十五頌中,初二十四頌說唯識相,其重點在解釋萬法唯識的原因;第二十五頌說唯識性 唯識修證的境界與程序 , 顯

依唯識教理來說 ,每一修行人稟賦的根器 ,計有五性的差別。所謂五性 , 就是聲聞種性 獨覺種

性、菩薩種性、不定種性和無性有情等:

①聲聞種性:卽決定性聲聞,其修行最後的證果是阿羅漢;

②獨覺種性:卽決定性的緣覺,其修行最後的證果是辟支佛;

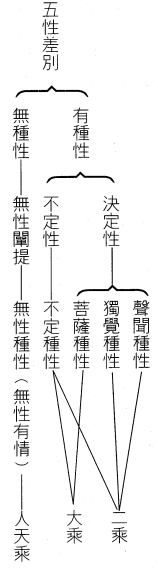
③菩薩種性:能斷煩惱、所知二障,依次成就無上正等正覺,其修行最後的證果,是福慧兩足的佛位

0

⑤無性有情:一名無性闡提 ④不定種性: 此類有情 , 具有可以開發的三乘無漏種子,其最後的證果,應視修行趨向的情況 (闡提的意義是說不能進入涅槃或成佛之意 • 缺乏三乘無漏 種子 以爲定; 不能斷

除煩惱 、所知二障,永在五趣中流轉生死,其最高的境界,祇能生在人、天道中。

五性與諸乘的關係,略如下表:



識三十頌講要

唯

九一

形, 種子。 據 不 的菩提無漏 大乘」 能預作決定 《成 是以聞 唯 所以二者不是異體, 識論 兩字簡 種子 思、 的 別非聲聞 0 修三 其中本性住種爲與生俱來的 說 法 |慧的力量,熏習第八識中有漏善種子, , 要悟入唯識實性,須具足大乘二種種性 ` 其差別祇在有無經過熏習的階段而已。 獨覺及無性有情; 無漏 「二種種性」係指 種子 ; 習所成種 使本有的無漏種子得潛萌滋長 本 ,並依唯識修道 如係! 為本性 性住 回心向大的二乘, 種及習所 住 種 由 [聽聞 五位 成 種 程序 正 , 亦 法 則其改 所 刨 , 方能 熏 , 本 故其種 成 有 進入 變的 的 與 新 無 性 熏 0

薩種 菩薩卽 性 習所 五. 此類菩薩自無始以 性中的不定種性 成種旣由 熏習而得名, , 此 來 類菩薩自無始以來, , 因此 其 第 八識中 ,對于菩薩的修行,遂有頓機與漸機之分。頓機菩薩卽五性中 , 早已具足無漏菩提 具足三 |乘無漏 種子 種子 , , 其修行大多先證小果, 所 以能 夠 超直入菩薩 位 然後再入 的 漸 菩

### 

漸機

不定種性

先證小果,後趣菩薩行位

菩薩行位

。表述如下:

善根 身 不易增長 0 兩 具有菩薩種性行人,在修道的過程中, 多 相 比 較 故 度生的善行較少, 兩者果證 後者成佛的 , 互有差異。 |期間 所以 , 智慧特別增長;後者由於大悲心濃 顯較前者爲久。昔天臺智者大師臨終時曾對門人說 智增菩薩進入初地 依其偏, 向,約可分爲智增、悲增二類 , 即出分段身;悲增菩薩須到 厚 , 度生的 善行較多 0 前者由於斷惑證理的 : — 八地 吾不領眾 方能受變易 證理 的 善 必 根

淨六根

損

包

利

人

,

只登五

品

0

所指

即是此

事。

故

般有志實修者

大多不願

作

僧團

訶

領袖

不定種性的三乘行人

,

其回心趣入大乘的期間

,

因果位不同而有差異

。 據

倶舍論

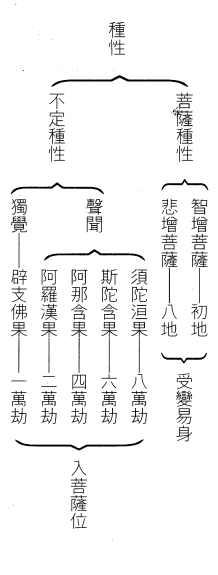
的說

法

初果

羅漢需 須陀洹回心趣向大乘,非歷八萬劫不能入菩薩位;二果斯陀含需六萬劫;三果阿那含需四萬劫;四果阿 萬 劫 ; 最短的辟支佛 ,亦需一萬劫方能進入初住位。綜合此二種性的修行期間 列表說明如

下:



①資糧位 發心時 央數 菩薩以其所修功德 階段名資糧位;第二階段名加行位;第三階段名通達位;第四階段名修習位;第五階段名究竟位 萬萬萬萬萬萬萬兆劫 重三銖) 具足大乘二 阿僧 : ,深信唯識教理 此位爲積集佛道資糧之位,一名三賢位,包括十住、十行、十迴向三十位。十住位係菩薩 祇劫卽無央數劫 種 每三年拂 種性 ,回向上求下化的階位,自初住至第十迴向 (本性住種及習所成種 一次, ,安住六度萬行的階位;十行位是菩薩修習六度較爲殊勝的 \_\_\_\_ 劫相當於一千六百八十萬年) 。其間計有二說:一說謂以萬萬爲億 至此石磨滅時止,爲一阿僧祇劫。故阿僧祇劫亦名拂石劫 菩薩 其修行的歷程 ; , 說謂八百里立方之大石 需時 萬億爲兆計之,一 在唯識學中 一大阿僧祇 劫 ,共分五個階 階位 0 阿僧祇劫凡一千 阿僧祇譯義爲 以淨居天天衣 十迴向 表解如下: 段;第 位 無 是 初

發心住:發十種菩提心,包括信心、精進

心、念心、慧心、定心、施心

戒心、護心、願心、迴向心

治地住:謂能修持身、口、意業,生長

切功德,有若治理土地生物

修行住: 善于觀察一切事理,作適當的應

付安排

生貴住: 依從佛法,教化眾生, 種性隨之

尊貴。

十住

方便住:以善巧方便,利益一切眾生。

不退住:於所聞法,意志堅定,不受空、 正心住:心住正念,不爲毀譽的境界所動

有二門相反的思想所影響。

童真住:三業清淨,不為依、正二報所染

法王子住:明了佛法, 通達眞、俗二諦眞

理

灌頂住:漸能如法修行,堪受法王正位

十行

歡喜行 饒益行 能使自他修持淨戒 能無所求而行布施 不著塵境 人見歡喜

無恚行:心空境寂 ,實行忍辱。

離癡亂行:修習禪定,心住正念 無盡行: 修行精進 自化化他,心無退失。 ,無有癡亂

無著行:求法度生 善現行:修習智慧,悟法無性,隨類度生 心無厭足 遠離纏縛

善法行 尊重行 :得四無礙解,護持正法 : 尊重善根 增益智慧 0

: 行解相應, 色心皆順

九四

救護眾生離眾生相迴向:救護一切眾生離怨親差別之相

不壞迴向 : 以三寶堅固信仰 回向一 切眾生, 明了佛理

等諸佛迴 向 : 不著三世生死, 不離菩提聖行 |向修行 事

至一切處迴向 :回向所修善根, 供養諸佛 利益眾生

無盡功德藏迴向 · 修大懺悔法,離諸業障 由迴向已,獲無盡善根

隨順 切堅固善根迴向 : 以內外財 施捨眾生 ,濟度世間

等心隨順一

切眾生迴向:

如

以增長及究竟善根,

回向一切眾生

,

脱離生死

如相迴向 : 成就定慧,心無依著, 回向所修善根 隨順 眞

無著無縛解脱迴向:對所攝善根 ,以無著解脱心 饒益 切眾生

法界無量迴向 · 受大法師記莂,能說法利生,以此法施 回向善根 等同法界

三賢菩薩對資糧位的修習 歷經無數生死,仍未脫離名言習氣的

熏習

,

依然停滯在有漏凡夫的境界

必

須到達第十迴向 (即法界無量迴向) ,方能進入轉凡成聖關鍵的加行位

②加行位:此位名爲加行,係指加功用行的意思。因其跡近見道 位 對前三十位的偏 重修福 來說, 它是重視修慧的 ( 其詳留候第二十七 ,一名順抉擇分, 頌解釋 爲初地以前的準備階

③通達位 :行人經過加行位後 ,進登初地入心 (十地中每一地皆有入、住 、出三心) 通達二空無我之

理 七兩識 初步獲得轉依 ,故名通達位 。由此位起至第十地出心止 ,皆屬聖位 ( 其詳留候第二十

頌解 釋

唯

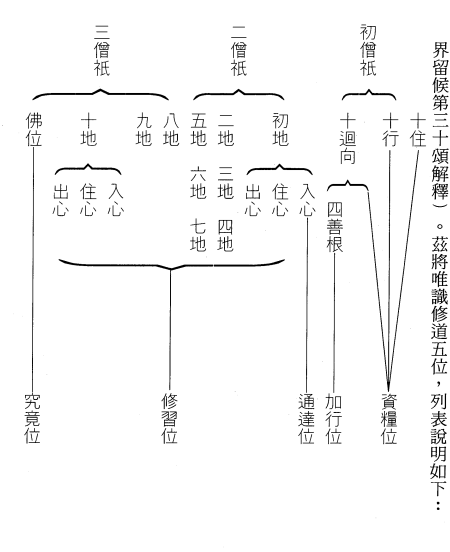
識三十

頌講要

此位 由初地 住心起 至第十地出心止 歷時二大阿僧祇劫 ,爲菩薩眞正修習的 詩期 故名修

習位(其詳留候第二十九頌解釋)。

⑤究竟位:此位卽是佛位,由於十地菩薩入金剛道後心,轉八識成四智, 因圓果滿,故名究竟位 (其境



本頌說明資糧位的修行境界,其開始時一般係依照下列四種殊勝力修行

①依 因 力:即吾人本有與聽聞正法後熏成的種子;

②依善友力:親近善知識,聽聞正法,養成正知正見;

③依作意力 依個人旣得的殊勝了解,刻刻注意,隨時提起念頭,警省自己,使勿忘失菩提心;

,如四念處、四正勤、四如意足、五根五力、七覺支、八正道以及六

度、四攝、四無量心等:

④依資糧力:卽三十七菩提分法

四無量心 四 六 三十七菩提分法 攝 度 慈、悲、喜、捨 布施、愛語 布施、持戒、忍辱、精進、禪定、般若; 八正道 四念處 四正勤 五根五力 四如意足 、利行、同事; -欲、念、進、慧; 信、進、念、定、慧 觀身不淨,觀受是苦,觀心無常,觀法無我 正見、正思維、正語、正業、正精進、正定、正念、正命 擇法覺支、精進覺支、喜覺支、輕安覺支、 勤阻未生惡,勤滅已生惡,勤修未生善,勤長已生善; 念覺支、定覺支、行捨覺支; (根爲力體,力爲根用)

順抉擇分的識就是未加功用行 加行位菩薩能夠洞見四諦 頌文首句「未起識」係指資糧位菩薩發菩提心後未起順抉擇分的識,順抉擇分爲加行位的異名 眞理 其八識的作用,依然停滯在凡夫的境界 隨順真如境界,起抉擇部分聖道的智慧 0 故以 唯識性」 順抉擇分」立名。 卽唯識的實性 未起 ; 因

唯識三十頌講要

眞 妸 如 0 聖境 求 妮 住 是說 此位 菩薩均有希望安住眞如境界的 心 理 0 仴 「實際上他 們 連 加 行位 還 未 夢 見 那 能 住

時祇能 消滅 此資糧位菩薩 我 , 所取指執著客觀的 降伏我 取 是能 , 多係散心 法二相觀念的 取 和 萬 所取 修行 法 0 , 現行 , 隨眠 其止觀的力量甚爲微弱 名「二取取」 , 其 眠 伏 在 藏 識 」卽隨逐有情眠伏 0 中的一 取 , 在藏識中未發生現行的 指心 尚未眞 取種子,依然存在, 理的執著而言,其中能取指執著主 正到達二取空的新境界 未能對它作 種 子 0 頌文後二句 因此 有效的 壓制 一觀的 在修 或 觀 個

## 第二十七 須 : 現前立少物 謂是唯識性 以有所得故 非實住唯 識

宗修觀. 勤修 修四如實智 觀 本 慧以 初步 ·頌說 入門的 爲 明 , 觀能 加行 加 行位的修 方法 0 所二 其中必須經歷煖 **診**證境界 其個 取皆空。尋思爲推 別的 0 意義 蓋菩薩修學資糧位圓滿 ` 頂 , 略 ` 忍、 如 尋觀察之意 下 世第一 述 法四位 , 匹 , 尙 尋思觀 未悟道 0 前二位修四尋思觀 即名 , 「、 事 爲欲 進 自性 步證 , 觀所 差別四 入唯 取 識 空; 實性 種 爲法相 後 於是 兩位

- ①名尋思觀 文 變 如以瓷杯爲例: 的刺 又如說 激 : ·名是 而 火 有 不 能燒 用以飲茶時 喜 切事: ` 怒 物的 , 哀 說 食不能得飽 名稱符號, ,卽名茶杯; 樂等情緒的 作此觀時 , ?發生。 用以盛 是皆名稱與 故菩薩修行 酒 , 應觀察萬事萬物的名稱 ` 大實事無 盛藥時 關 , 應作 卽名酒杯 之明 此觀 證 。眾生不了 , 藥杯 俾能 均爲吾人的 遠 , 名稱 離名言的 此 理 雖 , 常 異 心 執 識 大 , |名言 著 而 所 杯 假 以絕 形 立 語 未
- ②事 尋思觀 : 亦作 義尋思觀 , 指對宇宙間各種事物現象的性質及其動態的觀察而言 0 其間包含有色、 心

切

煩

惱

的

生起

唯識三十頌講要

入唯識

實性

等緣所 離 對 諸 法 象 Ì · 顧 倒 , , 如 構 作 的 成 此 執 觀 著 離 時 、十二處、 緣則 應離 識 亦 開 山河房舍、人物牲畜以及各種活動情節等,這些事物 非 名 有 稱 如 , 刹 實 那生 觀 察 滅 , 觀察每 , 並 無自性 事物皆係吾人識心 0 由此悟出各種現象皆是假立 所變現的 相 , 均係吾人見聞覺知的 分 , 如幻 由 根 如 亿 境 種 大 子

- ③ 自 性 唯識 所 尋 現 思 觀 , 離識非 :自 性 有 卽 每 由是漸悟諸法之名、 事物的自 體 性或獨立 事 性 ` 自性皆空 0 修此 觀時 應觀 察 切名稱常 |或具 體 物的 自 性 皆是
- ④差別尋思觀:差別指名和事的差別相 差別; 修此觀時 就 事 應觀察種 (或物) 來說 種差別諸相 有正 反 亦唯假有 ` 動 。就名來說 靜 大小 離識不可得 :有同音同義 方圓 高 , 低 由是漸悟諸法空性 ` 異音異義 善惡以及 生、 ,同音異義 住 異 滅等的 異音同義等的 差別

行人 修 此 四觀之後 , 便 知萬有諸法的假立 0 修習時前二 種應作別觀 , 亦名離觀;後二種可以總觀亦

名

爲

合

離觀名事事自性合觀

滯 種境界上 在 觀 以 察推 兀 尋思觀爲因 不爲 求的 階段 外境所迷 , 能引生四 到 達 0 四 若不修 如 實智 如實智, 应 尋思觀 , 則能 如實者, 印定名 則不能得四如實智 謂恰如: 事 其實性 自 性 差別 , , 亦卽是眞如 不得四如實智 , 確是 催 識 前 所 , 總是妄心分別, 現 面 四 [尋思觀 把 心 理安住在 祇是停 不能

純識 前方便。 唯識修觀略有二種:一爲尋思觀,一 攝末歸本識、隱劣顯勝識、遣相證性識。在修觀時,此五重應循序漸進,表述如下: 如約轉識的全程來說,應依三自性說修五重唯識觀。五重唯識觀的內容卽遣虛存實識 爲五重唯識觀 。尋思觀純係配合加行位的觀法 , 爲唯識修觀的 捨濫留



本頌說的是加行位的境界,茲就四尋思觀與煖等四法的關係,列表說明如下:

四加行

忍

位

修四如實智

無漏

位

頂

位

煖

位

修四尋思觀

- 1 )煖位 皆依 明爲煖 初 參的境界 識 無 : 假立 へ 論 性 漏 慧的 得此定者如鑽木取火, 。菩薩依此定力,發下品尋思觀 曰「依明得定,發下尋思 非 明 有實 相 , 故名「 性 離識 明得定」 不可 先有煖氣 得 ; , 如 , 觀無所取 此 說 卽 謂 , , 能引生般若 得 觀察名 如日從東方初起 所 ,立爲煖位」 取 事、 正慧 空 自性 , , 天已 。明是光明,指無漏慧而言 因有聖火前燃之喩 ` 差別四者 黎明 , 故 , 通爲識 以 明得定 , 心緣 實際就 取 立 的 是禪宗 名 此 對 定由 象 光 破
- 3 2 定 忍位: 頂位 忍位 空的境界 觀 之延續 論 爲禪定的名稱 二十三云: 觀察所 : 觀察能 , 論 可引發上品尋思觀 可發下品 取空; **\** 取空的 日 云 依明 又啣接後面的世第 動善根中 依印[ , 爲中忍位 四如實智。 印是印持決定, 滑定 順定 , ,發下如實智, 重視「所取」空。修尋思觀至此 發上尋思 ; 此法最勝 此位依觀行的深淺,分下 印持能 順是順樂忍可。 法 取空的 , , 重觀 如 , 觀察能取心識亦不 人頂 於無所取, 所取無 爲上忍位 , 故名頂法; , 此段是說,在忍位的禪定中 立爲頂位 決定印持; 中 7,達到1 或由: 可 上三品 裑 0 進 0 無能 能忍樂隨 退兩際如 最高絕頂 明增定即智慧增長之定 取中 其中 順 決定印忍所 山 亦 故立名頂 頂 順 達 故 , 樂 印 到 持 說名爲 忍 能 前 位 取空的 所二 面 0 几 爲 頂 俱舍 取皆 尋 煖位 印 思 順
- 4 眞見道 的名稱 世 第一 取 位 成 室 灾 謂由 : 法 眼 住于 忍位至 論 淨 卽 日 卽 寂卽 見道位 依 登 初 照 無間定 的 地 , 中間. 心 境 • 發上品四如實智 無有間斷 此 在世 間 , 名無間定。 有情之中 , 印持 , 菩薩依此定力 最爲殊勝 空空 , 立世第 ,故名世第 發上 位 品品 位 0 几 無間 如實智 0 由此 定 更進 印 亦 爲 持 證入 禪定 能

在 几 觀 应 智中 觀 是修習 , 智是作用 。前二位修四尋思觀 ,明了遍計所執性 仍屬有漏境界;

位得四 伏住分別起 如 實 智 煩惱 明 7 依 ` 所 ` 知二 圓二性 障 , , 但 通 有 種 子 漏 ,依然存 及無漏 在 0 ; 因爲見道位 而 俱生起二障 亦修 四 , 亦不 如 實智故 -能全部| 壓制 此 位菩薩· 現行 由 其 所 印 持 得 取皆 的

稱

爲加

行智

所得就 唯 立 意 行 識實性 少物…… , 佛 此係禪宗 頌文的 有所得 不 是眞住唯識 字 此實性觀念不除,等於在眼前擺上少許物品 意思是說 以 境界 有所得故 法融 , 卽 是執著, 見狀 , 未轉識者不宜仿效,否則獲罪無量) 0 , 故 加行位菩薩於修 , , 非實 不敢坐下。 成唯識論》 執著便成戲論· 住 催識 道信 云: ¬ 四觀 · 昔禪宗四祖道信 說 四 : 智時 此四菩薩所修四觀四智,皆帶相故 「你還有這個 , 已 能印持二取皆空 一樣 0 此位菩薩因 , , 在 還是未能到達畢竟空的 爲欲測驗法融禪師 ! 就是指 |唯識性觀念未空 ,遣除境相 其功夫未到 境界, , 未能實證眞如 境界 然在 家 在他 卽 而 觀 i有所 念 說 的 因 坐椅 爲 上 讀 佛 尙 , 者注 故仍 上 法 執 寫 有

## 第二十八 領 若時於所緣 智都無所得 爾 時住唯識 離二取相故

說 菩薩 本頌說明通達位的修證境界 透過 四 [加行的] 全程之後 , , 入定時 所緣」 不再執著所緣境與其所證得的 指所緣境;「 智 指無 分別智 智慧 , 亦 達到能 卽 能 緣 ` 所二 心 取 頌 徹 文 大 底 俱空 意 是

的

境界

此

時纔算是眞正住於唯識實性

引發眞. 最初 現行 的一 就 無漏 故名通達位;又因此位照見真如之理, 其修證的 地 , 生 極喜地 起 過 根 程 本 而 ·無分別智 論 故有法身大士和法王子之稱; , 此位 菩薩 , 頓 斷分別起煩惱 由 世第一 證 法進 分法身, 入無間定 所知 智增菩薩並得出分段身, 所以又名見道位 障 , 帶相 種子 觀 , 空, 以及前六識相 空所 0 菩薩修行至 觀之境與能 生於諸佛實報莊嚴 應的 俱生. 此 觀 起 之智 , 住於 煩 惱 土的 障 由 聖

唯識三十頌講要

故與眞如平等, 他受用身土。此中無分別智親證真如的意義,就是不著相的直覺心境,因其不雜能、所二取等戲論相 爲眞見道的境界

空無分別智斷所知障 二空可以頓證 在教理中,見道智境有二種 ,二障亦可頓斷;一 。在二障之中,依見道及修道次序,先斷分別起,然後再斷俱生起 , 說則謂先證生(我)空,以生空無分別智斷煩惱障,次證法空 除真見道以外,另一爲相見道。真見道修證的過程計有二說: 以法 說謂

表述如下:

修道所斷 見道所斷 俱生起<sub>-</sub> 分別起-俱生起· 分別起<sub>-</sub> 身見、 邪見 疑 貪 瞋 見取見 癡 慢 戒禁取見 十種根本煩惱

性 智 。後得智一名後分別智,爲得根本智後再由眞如心變起的相分 體屬無漏 相見道由真見道而得名,與真見道的區別處是:真見道證不帶相的根本智,相見道證帶相的後得 而有分別,故以後分別智立名,其間計有二類: , 只能觀相似真如 , 不能實見眞 如 本

①觀非安立諦 <u>寸</u> 緣智,此智卽生空智;⑵內遣諸法假立緣智,此智卽法空智;⑶內遣諸法有情假立緣智 故修此觀時 諦」卽眞理,在此作眞如解。眞如離言說相 ,稱爲觀非安立諦,實際卽 《起信論》 的離言眞如。其中共分三種 離心緣相,不可在虛妄心和假智上安 : (1) 內遣有情假立 此智即

智。前二別觀,後一總觀,綜名三心相見道,爲大乘所修證。

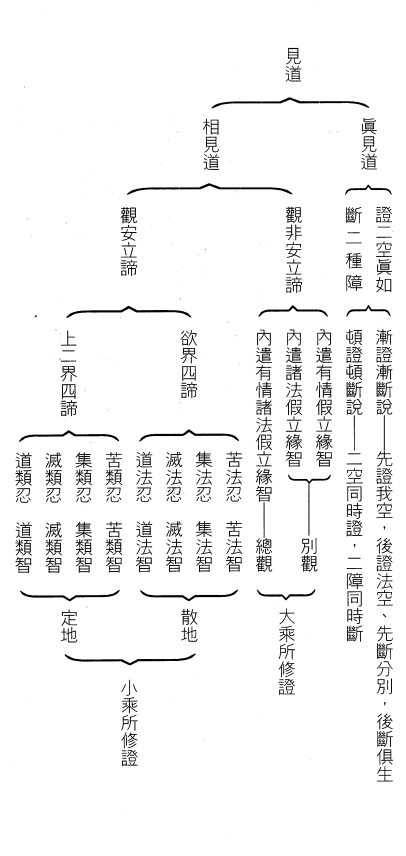
②觀安立諦 諦 具可修性 意業所表現的行為,能引生苦果;此二爲世間因果。滅諦具可證性 字爲眞實不虛之理。苦諦具逼迫性,指眾生輪迴六道所受諸苦;集諦具招感性,指眾生身 : ,指行人趣向涅槃路滅苦、集之因時所修的聖道;此二爲出世因果。表解如下 此 諦 卽 《起信論》 所說的依言真如 ,係對苦、集 滅 ` , 道四諦作深入的觀 指修道後所證得的涅槃樂;道諦 察 四諦, 口 的

忍, 滅、道四諦依上、下界分爲二境;欲界四諦,各有法忍、法智二心;色、無色界四諦 苦諦眞如 心相見道 由苦類忍證苦類智。其餘三諦 此 觀安立諦對四諦的觀察計有二種:一觀能 (《俱舍》 一界同 斷除苦諦分別起諸煩惱 屬定地 將後一種攝在修道位 ,故不分類 , , 。三界合成八諦十六心 均係如此,每諦四心,合爲一十六心。後者爲世俗諦,將苦 由是得欲界苦法忍 , 爲 、所二取;一 小乘所修證 由苦法忍證苦法智; 觀上、下諦境。 八忍正斷見惑, 前者屬勝義諦 斷已卽爲八智 再由苦法智證上二界苦類 , 各有類忍 0 由觀察三界 , 綜名十六 類智 集

茲將兩種見道修證情形,

列表說明如下:

見惑八十八使如下二表



九十八種,稱爲九十八隨眠。見道所斷者有八十八種,均屬頓斷;餘爲修道所斷。 凡能障覆苦諦觀想諸煩惱如貪愛等,皆一時頓斷 上述八忍、八智,忍是無間道 斷煩惱隨眠 。三界見、思所斷惑 (種子);智係眞如 , 依 ,屬于解脫道 《俱舍論 0 例如現觀苦諦時 隨眠品》 說,共有

思惑 思(修) 惑八十一品如下表 欲界一地 無色界四地 色界四地 集諦七-道諦八-滅諦七-苦諦 邪見、見取見、戒禁取見、貪、瞋、癡、慢、疑 邪見、見取見、貪、瞋、癡、慢、疑 邪見、見取見、貪、瞋、癡、慢、疑 身見、邊見、邪見、見取見、戒禁取見、貪、瞋、癡、慢、疑 貪、癡、慢 貪 貪、癡 瞋、癡 ` 慢 慢慢 十惑 (每地九品,九地合爲八十一品) 各二十八 色無色界 道諦七 滅諦六 集諦六 苦諦九 除[瞋]、 餘同欲界)

大乘唯識立見惑百十二,修惑一十六,合稱百二十八根本煩惱,分由見道及修道所斷。如下表: 欲 界 四諦下各有十惑

大乘見惑 無色界 色 界 四諦下除瞋、每諦九惑 四諦下除瞋、每諦九惑 百十二 (見道所斷)

大乘修惑 無色界 色 欲 界 界 貟 貪 貟 瞋 癡 癡 、慢、身見、邊見 癡 慢 慢、身見、邊見 身見、邊見

十六(修道所斷)

# 唯識三十頌講要

## 第二十九頌:「無得不思議 是出世間智 捨二粗重故 便證得轉依

無分別智境遠離「二取」的戲論分別,故云「無得」;「不思議」是形容詞,形容無分別智的功用 本頌是說明修習位的境界。頌文「無得」二字係指前第二十八頌「智都無所得」的無分別智境 , 因

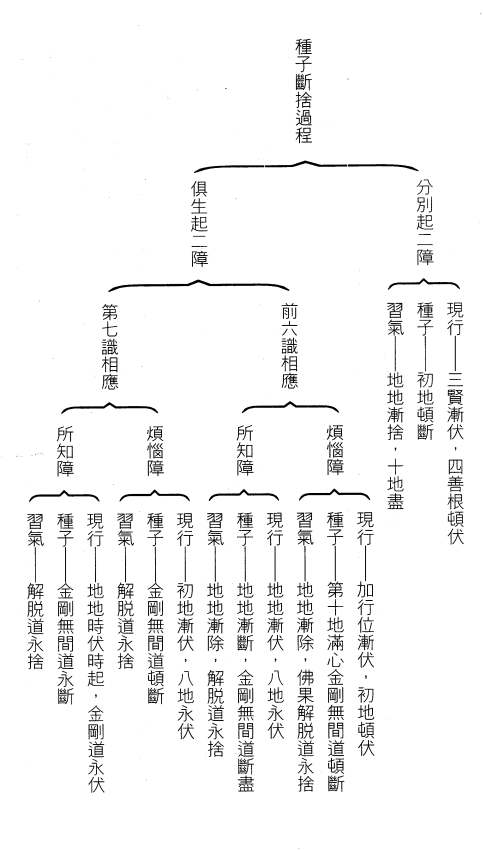
測

在真見道時,旣得此智,在修道位中,八地以前,如能加功用行,隨時皆可現前;登八地以後 智。「無分別智」在三智中,並非世間有漏的加行智,亦非不緣真如的後得智,故云「是出世間智」。 大乘菩薩證智略說有三種:第一種是加行智(即如實智),第二種是無分別智,第三種一是後得 ,方得任

中, 而八識田中的精神種子,亦爲各種習氣所構成。故「習氣」一詞,通常被作爲種子運用。但在轉依位 「 二取習氣 」( 名言、我執習氣 )。就吾人所知,生物方面有機體的物質種子,固由各種元素所組 則種子與習氣應分別斷捨 第三句「 粗重」二字是種子的別名,二粗重卽煩惱、所知二障的種子,亦卽六道凡夫流轉生死的 成

習空觀將種子拔去,名爲「斷」;第三步斷除種子後連習氣亦不存留,名爲「捨」。頌文「捨」字含有 斷除 障種子斷捨的過程計有三個步驟:第一步由克制妄念鎮壓種子不使現行,名爲「伏」;第二步修 」及「捨棄」二義。意謂修行人如能捨棄二粗重的種子,便可證得轉依 。轉依是轉依涅槃和

種子的斷捨略如下表:



固然斷除;但生活上貪、瞋、 菩薩由初地起 ,了悟眞如法性 癡、 慢等惑障,尚未能斷,必須再加磨治,務使惑盡障消 ,對凡夫執無常以爲常 ,計無我以爲我等顚倒知見 如五利使之類 ,方能成佛。此

唯 識三十頌講要

即初地到十地列爲修習位的原因。菩薩於此十地的修行 ,分斷十重障,證十種眞如。其內容略如下表: , 歷時兩大阿僧祇劫, 每地各以一波羅蜜爲行

持

離垢地 極喜地 修持戒度 修布施度 斷異生性障 斷邪行障 證最勝眞 證遍行眞如 如

發光地 修忍辱度 斷闍鈍障 證勝流眞 如

焰慧地 修精進度 斷微細煩惱現行障 證無攝受眞如

難勝地 現前地 修般若度 修靜慮度 斷二乘涅槃現行障 斷粗相現行障 證無染淨眞如 證類無別眞如

遠行地 修方便度 斷細相現行障 證法無別眞如

善慧地 不動地 修願度 修力度 斷利他不欲行障 断無相中作加行障 證目在所依眞如 證不增減眞如

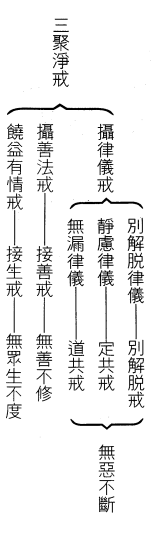
法雲地 修智度-斷諸法未自在障 證業目在所依眞如

# 十地菩薩以下列情形 ,爲其修證程序

①極喜地:地有滋生萬物之義。初地菩薩斷見惑,悟二空理,得聖種性,分證人土相涵的法身(法身含 利他 有依、正合一的功德,此功德即蘇東坡所謂「溪聲盡是廣長舌,山色無非清淨身」的境界) 生大歡喜 ,故名極喜地 。在六度中, 偏修布施波羅蜜多。布施度有三:謂財施 法施 . , 能 無畏 自利

施 從茲往返人天,不再墮落三惡道,斷異生障,初證二空所顯真如,此真如能遍一 0 財施卽以財物惠施於人;法施係以教法化度眾生;無畏施指救人出離苦難怖畏 仍屬異生性,登地卽是超凡入聖。智增菩薩於此可出分段身,能於百佛世界說法自在;悲增菩薩 切,名遍行真如 。二賢菩薩 未入聖

②離垢地:此地菩薩善持淨戒,不起微細過犯,遠離一切垢染,故名離垢地 律儀 法善行 家、出家各種行持軌範;(乙)靜慮律儀 分三種 羅蜜多。戒有三類,合稱三聚淨戒:⑴攝律儀戒,此戒包含大小乘各種律儀 ,一名道共戒,指聖者得無漏智後生起的自性戒。⑵攝善法戒,一名接善戒, : (3)饒益有情戒, (甲) 別解脫律儀,一名別解脫 一名接生戒,卽是利樂一 戒 ,一名定共戒,指由禪定生起的遠離惡行心理 因持此戒能使身、口諸業各別解脫而得名,其內容卽在 切眾生。其關係略如下表: 0 在修道過程 ,以防非止惡爲目的 即努力實踐各種善 中 ( 丙) 偏 重 無漏 一戒波 0 計



此地菩薩在所有律儀中, 以持戒律儀爲正行, 能斷邪行障, 因持戒功德超越一切,故其所證真如 ,

名最勝眞如。

③發光地 起瞋心 切法 法生滅 報復; 因由 名發光 :此地菩薩定力進入星馳電閃境界,爲本覺慧光開發之位 , 地 以忍耐心堅固道念,不爲逆境所轉。菩薩修行至此 ②安受苦忍, 0 在六度中 謂對情非情境所加各種痛苦,能忍受不生怨尤;(3)諦察法忍 偏 修忍辱波羅蜜多。忍辱度有三:⑴ ,得大總持法門,生大智慧 , 耐怨害忍 能斷層鈍 , 障, 謂 能 其證得 忍耐 怨敵 眞 謂能 如 損 所 照見一 觀 害 流 , 不

法

極

殊勝

名勝流

眞

如

- ④焰慧地 此 修精進波羅蜜多。 .位菩薩能斷微細煩惱現行障,其證得真如不屬我 : 此 勤 修一 地菩薩所發智慧 切 善法, 精進度有三:①披甲精進,以菩薩大勢心爲甲胄,勇往直 道心 如大火焰,能燒惑薪,故名焰慧地 永不退轉; (3) 利樂有情精進 、法二執所攝,名無攝受眞如 , 謂致力從事於利樂眾生事業 0 在六度中,對三十七菩提分法 前,不畏阻 難; , 了 (2)無倦怠 攝善法 , 偏
- ⑤難勝地 于前 別 觀慧之用; , 名類無別眞 相 地 為禪 : 名難 此地菩薩疑見皆空,五明通達,觀察生死涅槃,等無差別,能會眞、俗二 (3)辦事 內不亂爲定,卽住於禪定之意;⑵引發靜慮 勝 地 如 靜慮, 0 在六度中 謂辦事時定功亦不喪失。此菩薩能斷二乘涅槃現行障, , 偏修靜慮波羅蜜多。 靜慮度有三: ,謂由此定力,可引發清淨無漏 (1)安住靜慮 *,* , 其 所 靜慮 諦, 證 爲禪定的 互相融攝 真如無異類 智境 別 以爲 勝
- ⑥現前 起 障 ; 般若波羅蜜多 體 地 ⑶二空般若 證事 : 此 事 .地菩薩觀察十二因緣,能引發最勝無分別般若, 無礙 般若度有三:()生空般若,觀眾生空,斷我執障; 法界 雙觀我 能斷粗相現行障, 法二空 • 斷二執障 其所證眞如爲生滅與染淨不二的性空智境 0 此位菩薩住緣起智 使其現前, , ②法空般若 了達緣起卽 故名現前 是性 , 地 觀諸法空, 0 在六度中 空 性 空 斷 卽 法 偏 執

如。

- ⑦遠行地 度開出)。方便度有二:⑴回向方便;⑵濟拔方便。前者以自己所作善法 智;後者以種種方便,濟拔眾生,謂之大悲。菩薩具此智悲二種方便,能斷細相現行障 , 故名遠行地。在修行過程中,偏修方便波羅蜜多(方便波羅蜜與下文願 切無相之性空眞理所顯,名法無別眞如 此地菩薩常住無相觀 , 不著常 ` 樂、我 0 、淨等相,勝于世間 二乘道 , , 回向 力、智等三度同 到達有功用行的 廣大菩提 ,其所證眞 謂 '由般若 最 之大 後邊 如
- ⑧不動地:七地菩薩雖常觀無相 (1)行 求菩提願;⑵度眾生願。此位菩薩能令三界煩惱,永不現行,八識田中種子的活動,進入純無漏 ,此智亦能現前 0 悲增菩薩並得出分段身。 ,不爲一切現境所動,故名不動地 斷無相中作加行障, ,但不能放棄功行 , 到達第八地後 其所證眞如 ,在修行過程中,偏修願波羅蜜多。 ,性空無有增減 , 始獲無分別智的任運 , 名不增減 相 願有 眞 續 如 縱 兩 種 不 加 境
- ⑨善慧地:此地菩薩得四無礙智(亦云四無礙解或四無礙辯) 所證 容的意義 故名善慧地 逼如爲自在的智慧所依 ②修習力。行人得此二力與四無礙智相配合, ;⑶通達諸方言語;⑷爲眾生說法能契合真理而無礙自在。因其具此四種不可思議的善慧 0 在修行過程中 ,名智自在所依真如 , 偏修力波羅蜜多。 力有二種 故能恒常說法,廣度有情 : : ⑴思擇力 (1) 通達文字銓表的教法; (對事理 有尋思抉擇的 斷利他不欲行 (2)通達教法 超 障 常 其 智 內
- 切神通、總持 雲地 有二種 此 地菩薩教法猶 、禪定及利生事業,皆得自在,名業自在所依眞如 : (1)受用法樂智; 如雲蔭 ②成熟有情智。菩薩修行至此 ,能作大法雨 利益眾生 ,故名法雲地 ,能斷諸法未自在障。 0 在修行過程中 其所證眞如對 偏修智波羅蜜

以上十地菩薩分斷十障 , 證十 眞 如 , 至第十 地 後心入金剛 喩定 , 再斷 倶 生起 微 細 所 知 障及煩 惱 障 種

子 此 + 障總屬 煩惱 所 知 障 所 攝 其 現 行 種子 習氣的 斷捨過程 , 具如本頌第二段附表

所知二 至于 障變爲涅槃、菩提二果, 轉 依 」二字的 意義 , 就是轉 轉」是轉識 依。 へ 論 , 依 中說明轉依的位別略有六種 是依智,轉染污的 八識 爲清淨的 , 其中和修道 匹 ... 智 五 使煩 莅 有 關 惱 的

計有四

種

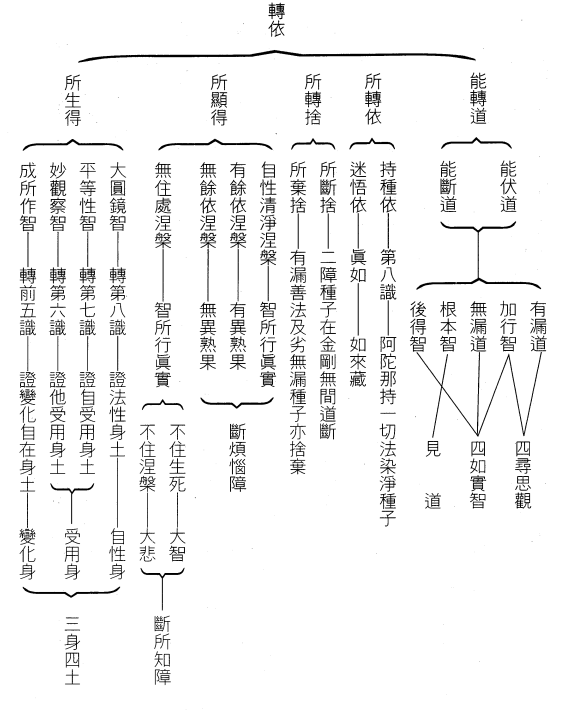
- 1 境界時 損 益 力益 在 能轉: 減 始增益其功能 增中 謂由資糧位聞法熏習的勝解力以及由加 種 子 (参閱 雖未斷除 第十 , 頌善心 而 現行已能漸伏 所 解 釋 行位聞熏增強的慚愧力 , 由是可以進登聖地 能使本識染法種 子日 趨 故立轉依之名 (此力在四善根鄰接聖位 減 損 , 淨 種 功 能  $\Box$ 趨
- ②通 達轉 指 初 地通達位由 悟入見道的力量 , 通達眞如法性之理 ,斷除分別起二障 , 證得一 分眞實的 轉
- ③修習轉 果滿轉 指究竟位斷盡二障種子和習氣後證得圓滿佛果的 指修道位修習十波羅蜜多,漸 次斷除俱生起二障時所證得的 |轉依 依

4

:

依

轉依 卽 義 智 次的 得大涅槃 0 其 中 卽 諸 每次距 轉 轉 識 繋屬 卽 轉 依 依 捨名轉捨 , ò 捨所知 影六、 離約 故 , 是將前五 知 論 阿僧 七兩識的妙觀察智和平等性智各有下 障卽得大菩提等, 卽 中 捨即 祇劫 有 識轉爲成所作智, 得名轉得 六七因中 繫屬於前五識及第八識的成所作智和大圓 其內涵的意義,不只一種 ó 轉 如捨染卽得淨 , 六、 五八果上圓 七兩識轉 捨苦卽得樂, 中 的說法 爲妙觀察智和 、上三品, , 列表說明如 又 /轉依的 捨遍計執 平等性 分由 |鏡智 初地 下 , 轉 智 必須到達佛 卽 , i 得 圓 第 字 八地 有 八 成實 及佛 識 轉 捨 轉 果 , 捨 爲 果 作三次 方能 頄 轉 大 員 惱 障 鏡 作



四

六種 線以 發六種神通 通 , 及較 例 如 0 是轉 例 此 ,如吾人肉眼只能看見有限度的距離和普通識閾內所能見到的 可 長的 八識 知 而 無線電波和未來的景象等,皆無法看到;如能發出天眼通, 0 漏 且 成 |獲得諸根互用的功德,六神通是天眼通、天耳通 四智 盡通則是斷盡煩惱永脫輪迴的通力。 ,得三身四土 ,就是圓滿的二 |轉依果,也就是唯識學上最高的究竟境界。 四智除六通外,還有十力 ` 神足通 光線 則可不受此 對于遠距離 、他心通 , 四無所畏 ` 宿命 種 障外物 限 和 制 通 和 0 此 其 漏 紫外 時能 餘 不共 盡 通

法等 第三 須 ,文繁從略 「此卽無漏界 不思議善常 安樂解脫身 大牟尼名法

上 頌由第十地談到究竟位 , 本頌再舉出究竟位的各種境界。首句「此」字指涅槃、 菩提二 |轉依果

餘用八個別名和形容詞顯示佛果的功德:

1 無漏 界 由二轉依果所成就的四智身土, 斷盡煩惱、 性淨圓明, 爲出世間的無漏境界,故云無

②不思議 :佛的境界離心緣相,超諸尋思分別 , 非凡 情所能測度 , 故云不思議 0

③善:二轉依果建立 在無量功德上, 純係白淨法 , 在 四諦 中 爲滅 道二諦 所攝 所 以是善

⑤安樂:涅槃境界,安寧自在,無煩惱的紛擾,故云安樂。

④常

佛的

法身,

永無生滅

,體是眞常;卽其報

化二身

•

亦具不斷常

無盡常二

⑥ 解 脫 身: 佛 果斷 虚 二障 , 遠離 纏縛 使身心 得到 解脫 , 名解 脫 身

⑦大牟尼:漢文譯義爲寂默,係究竟位離言說分別的形容詞

⑧法:法身的簡稱。

唯

### \_\_\_

六

#### 跋

年,迭次來函索取,皆無以慰其渴望,爲適應當前佛教需要,遂有翻印之舉。 [。六十六年東山佛學院上定法師欲採爲學生課本,遍購不得;而馬來西亞、新加坡、香港等地佛教青 本書六十一年由中佛院出版單行本三千餘册,不久卽被索閱一空,佛經流通處附印者亦于翌年售

初版凡例原有再版將予修訂之議,嗣因筆者忙于創建般若精舍,無暇重新審閱,故第二版略去凡

例,餘頁一仍其舊。

長津貼製版費陸仟元,始得順利出書。此次得用原本影印,白公與傳道法師功不可沒,附記於此,以表 本書因被列爲中佛院叢書,初版不敷印費,曾由當時主編 《中國佛教月刊》之傳道法師 請求白公院

謝忱!

中華民國六十七年二月廿八日聖德跋于般若精舍